تفسيرسورة التحك

ور سائد الله المعلى سيردوح الله ووي شي رفيوال الله والم

جامِعت تعلیمات اسلامی پاکستان

# تفسيأرس ورق الحمل

# رز (فراز)

حضرت آیت الله العظلی سیدروح الله موسوی خمینی رضوان الله علیه



جامعت تعليمات اسلاى بإكستان





## فهرست

#### تمهيد

| 11" | تفیر کے معنی ہیں قرآن پر سے پردہ اٹھانا |
|-----|-----------------------------------------|
|     | پهلا درس                                |

| پهر درس |                                         |  |  |
|---------|-----------------------------------------|--|--|
| 14      | بسم الله کی بحث                         |  |  |
| 17      | الله ك نام اس كى ذات كى علامت إيس       |  |  |
| 14      | سارا عالم الله كا نام بي                |  |  |
| 14      | كوئى ممكن خود يخو د وجود مين نهيس آتا   |  |  |
| 19      | موجودات الله كي نشاني مين               |  |  |
| 19      | جوموجود محدود ہو وہ ممکن الوجود ہوتا ہے |  |  |
| r.      | اسم اعظم کیا ہے                         |  |  |
| r.      | ب موجودات تبيح كرتى بين                 |  |  |
| rr      | ایی بہت ی چزیں ہیں جن کا ہمیں علم نہیں  |  |  |
| rr      | تمام حركات اسائے الى بيں                |  |  |
| rr      | دنیا کی تمام چزیں ای کا جلوہ ہیں        |  |  |
| 10      | الله، جامع جلوه ہے                      |  |  |
| 74      | کوئی تعریف کسی اور کی تعریف نہیں ہے     |  |  |

| قرآن در صحنه       | *************************************** | - تتاب       |
|--------------------|-----------------------------------------|--------------|
| (تفسير سورة الحمد) |                                         |              |
| مستجاب احمد انصارى |                                         | 2.7          |
| رضا حسين رضوانى    |                                         | تقعيج وتحقيق |
| عبدالرزاق جعفراني  |                                         | كپوزنگ       |
| اکتوبر ۱۲۰۰۸ء      |                                         | طبعشم        |
| محراب پریس کراچی   |                                         | مطع          |

معر سا محال الله المعال المعال الله على

جملہ حقق ق محفوظ ہیں: یہ تاب کتی یا بروی طور پر اس شرط کے ساتھ فروشت کی جاتی ہو کہ جاسد ہا کی مینگی اجازت ماصل کے اپنیر یہ موجودہ جلد بندی اور سرورق کے ملاوہ کمی بھی هل شی تجارت یا کسی اور متصد کی خاطر نہ تو عالمیة کرائے پر دی جائے گی اور نہ می دوبارہ فروشت کی جائے گی۔ ملاوہ از یم کسی آئندہ فریدار یا بطور صلیہ حاصل کرنے والے پر یہ شرط عائد نہ کرتے کے ایک میں بینگی اجازت کی ضرورت ہوگی۔

#### تيسرا درس حق اور خلق..... 00 حمد کے معانی موجودات میں جملی ..... مثابدات انبياء عليهم السلام ..... محلی کے معنی قرآن کی ماہیت قرآن کی تفییر ..... رسول اكرم صلى الله عليه وآلبه وسلم كي الجھن ..... علم بیں اجارہ داری کا رجحان ..... علوم ، الله كي ياويس ركاوث بنت بين .... ذ بنيات اور عينيات ..... فداکے لیے قیام ونیا کی محبت فتنوں کی جڑ ہے .... حـ نفى ..... برممل خدا کے لیے ہونا .... قلوب ير دعا كا اثر .... دعا اور حدیث کے بغیر قرآن ..... چو تھا در س باءِ بسم الله .....

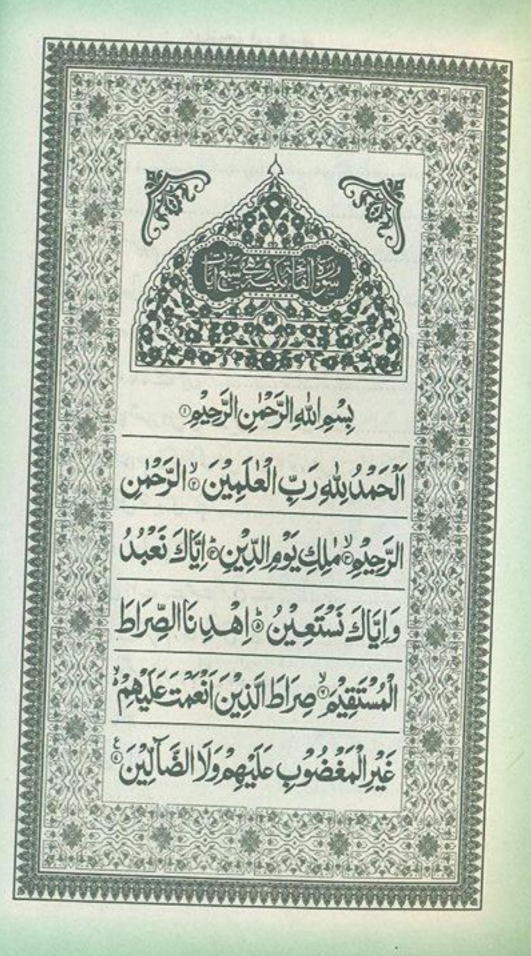
| M    | قین کرنا اور ہے اور علمی اعتقاد اور ہے          |
|------|-------------------------------------------------|
| 19   | عمال وافعال ٹھوں شکل اختیار کرلیں گے            |
| ۳.   | مان لینے اور عقلی طور ر پر سمجھ لینے میں فرق ہے |
| rr   | انان پرسبمصبتیں حب نفس کی وجہ ہے آتی ہیں        |
| rr   | ب تعریفیں ای کی ہیں                             |
| ٣٣   | يائے استدلالياں چويس بود                        |
|      | 2 - 0 - 0 - 0 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 -         |
|      | دوسرا درس                                       |
| 10   | ہرسورت کی ہم الله مختلف ہے                      |
| 72   | ہر ممکن ایخ تحقق اور بقا دونوں میں مختاج ہے     |
| 71   | موجودات خدا كا جلوه بين                         |
| mr.  | هجرت الى الله                                   |
| L.M. | ية بال اس طرف                                   |
| lulu | بدرتين وتمن                                     |
| LL   | الزائي جھڙوں کي وجهانانيت ہے                    |
| LA.  | انبياء عليهم السلام كي بعثت كالمقصد             |
| 72   | چهادا کبر                                       |
| M    | حكم اللي كالقبيل مين خلوص و يكها جاتا ب         |
| ٣٩   | ہاری عبادت جنت کے لیے ہے                        |
| ٥٠   | انبیاء علیم السلام انسان بنانے کے لیے آئے ہیں   |
| 31   | جوانول سے خطاب                                  |
|      | نفس رکمل فنخ تک کوشش                            |

|      | پانچوان درس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1+1  | رانی ، ترک اور عرب کے مابین انگور کا قضیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1+1- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 100  | لت ومعلول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1+4  | الر اور مؤر السيالية المستخدمة المستخدم المستخدمة المستخدم المستخدمة المستخدم المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدم المست |
| 1+7  | نُوَ مَعَكُمُ كَامِغْهُ مِ مَامْنِهُ مِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 109  | رائی کیوں ہوتی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 110  | ائمہ علیم السلام کی دعاؤں کے کلمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| III  | امام خدا سے دعا ما لگتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 111  | وہ مسئلہ جس کا تصور اس کی تقدیق سے مشکل تر ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ll.  | امام على عليه السلام الله كي آكه بين ، الله كا نور بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| III  | ہر مات کی تحقیق ضروری ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| IIZ  | غلط فهميان دور بهوني حاميس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| IIA  | چیونٹی بھی اپنی ذات ہے محبت کرتی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 119  | بعض مائل سے محروم رہنا برشمتی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Iri. | لوگوں سے دعا ئیں چیٹرانا بالکل غلط ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ırr  | سروی اور حافظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| irr  | فهرست آیات قرآنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ידי  | اشارىير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | LA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| A   | جلوہ ، جلوے والے سے جدا نہیں                             |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ٨٥  | اصل حقیقت صرف ذات مقدی اور ای کا جلوه ہے                 |
| ٨٥  |                                                          |
| ۸٩  |                                                          |
| ٨٧  |                                                          |
| 19  |                                                          |
| 19  | الل بربان اندهے ہیں                                      |
| 9.  | ایمان ، ادراک قلبی کا نام ہے                             |
| 91  | یہ کہنے سننے سے اونچی ہاتیں ہیں                          |
| 91  | ول کا بھی کچھاور ہی مئلہ ہے                              |
| 91  | جو کچھ ہم محسوں کرتے ہیں وہ سب اعراض ہیں                 |
| 91- | رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم اسم اعظم بين           |
| 900 | ہارے وجود مجمی حجلی ہیں                                  |
| 90  | تعینات جلوے کا لازی نتیجہ میں                            |
| 94  | يين سروري ہے                                             |
| 94  | عقیدے کی بنیاد ولیل پر ہونی جا ہے                        |
| 91  | جو بات معلوم نہ ہواس کا انکار کفر ہے                     |
| 99  | مطلق انکاررائے کا پھر ہے                                 |
| 99  | م جودکودل سے نکال دیں                                    |
| 100 | ہم سود ووں سے ماں دیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 101 | رعا كين اور عبادتين وسيله بين                            |
| 1-1 | دعاین اور عبادین و تیدین است                             |

# ا ما م حمد الم (استادشهید مرتضی مطهری کی نظریس)

آیت الله العظمی آقائے مینی مظلماس خاکسار کے عظیم استاد ہیں۔ (خدمات متقابل اسلام درايران صفحه٢٢٧) قم المقدسہ بجرت كرنے كے بعد ميں نے اپنا كو ہر مقصود ايك اور فخصیت میں پالیا۔ میں نے سوچا کہ میری پیای روح اس فخصیت سے سراب موجائے گی۔ اگرچہ میں اپنے قم کے قیام کے آغاز میں ابھی"مقدمات" سے فارغ نبيل مواتها اور" معقولات" مين وافط كى صلاحيت نبيل ركهما تهاليكن میری محبوب شخصیت کی جانب سے جو اخلاقی درس ہر جعرات اور جمعہ کو دیا جاتا تھا اور جو اخلاق کے خلک مطالب بر مبنی نہیں بلکہ در حقیقت معارف اور سیرو سلوک کا درس ہوتا تھا وہ مجھے سرشار کردیتا تھا۔ بلاشبہ یہ درس مجھے اس قدر وجد میں لاتا تھا کہ آئندہ ہفتے کے منگل اور بدھ تک اس کا مجھ پر گہرا اثر رہتا تھا۔ میری شخصیت کے ایک بوے اہم حصے کی تعمیر اس درس میں اور بعد میں دوسرے درسوں میں ہوئی جو میں نے بارہ سال کے عرصے میں اس استادربانی



ہے لیکن جب میں ان کے پیری کے حالیہ سفر کے دوران ان سے ملنے گیا تو میں نے ان میں کچھ ایسی چیزیں دیکھیں جھوں نے نہ صرف مجھے جرت زوہ کردیا بلکہ میرے ایمان میں بھی اضافہ کیا۔ جب میں دالیس آیا تو دوستوں نے پوچھا: ''تم نے کیا دیکھا؟'' میں نے کہا: میں نے چارعدد آهن دیکھے:

آهن بھدف ہے: وہ اپنے مشن پر ایمان رکھتے ہیں۔ اگر ساری دنیا بھی اسٹھی ہو جائے تو انھیں ان کے مشن سے نہیں ہٹا کئی۔

آمَنَ بِسَبِيلِهِ: انھوں نے جوراستا چنا ہے اس پر ایمان رکھتے ہیں۔ انھیں اس رائے سے ہٹانا ممکن نہیں ہے۔ بیرای طرح کا ایمان ہے جیسا کہ رسول اکرم اپنے مقصد اور رائے پر رکھتے تھے۔

آمَنَ بِفَوْلِهِ: مِن جِننے دوستوں کو جانتا ہوں ان مِن ہے ایک بھی ان کی طرح ایران کے لوگوں کی ذہانت پر یفین نہیں رکھتا۔ لوگ انھیں مشورہ دیتے ہیں کہ جناب آپ ذرا آ ہنگی سے کام لیس ،ممکن ہے لوگوں کا جوش مصندا پر جائے،ممکن ہے لوگ ہمت ہار جا کیں لیکن وہ فرماتے ہیں:

نہیں! یہ لوگ ایے نہیں ہیں جیساتم کہتے ہو۔ میں لوگوں کو بہتر سمجھتا ہوں اور ہم دیکھتے ہیں کہ روز بروز ان کے قول کی صدافت ثابت ہوتی جارہی ہے۔ سب سے آخر میں اور سب سے بڑھ کر آھن بو بّہ ہے۔

ایک نجی محفل میں انھوں نے مجھ سے فرمایا تھا: '' یہ ہم نہیں ہیں جو ایسا کر رہے ہیں۔ میں تائید الٰہی کو واضح طور پرمحسوں کرتا ہوں۔''

جوشخص خدا کی مدد اور تائید کومحسوس کرے اور خدا کی راہ میں قدم بڑھائے تو خدا بھی إِنْ تَنْصُرُوا اللّٰهَ يَنْصُرُ كُمْ كے مصداق اس كی مدد میں اضافہ فرماتا ہے۔

(پیرامون انقلاب اسلامی صفحہ ۱۲) ے حاصل کئے۔ میں نے اس بارے میں جمیشہ اپنے آپ کو ال کا مرجون منت سمجھا ہے۔ بلاشبہ وہ"روح قدس البی" تھے۔

(علل گرایش به مادیگری صفحه ۸)

وہ ایک ایسے مسافر ہیں کہ ''اہل دل''کے سیر وں قافلے ان کے ہمرکاب ہیں۔ یہ بات ان پر صادق آتی ہے: ''چلوتو سارے جہاں کو ساتھ لے کے چلو۔''

ان كا نام، ان كى باتين، ان كى پرجوش روح، ان كا آئنى عزم، ان كى خابت قدى، ان كى خابت قدى، ان كى خابت قدى، ان كى خابت قدى، ان كى دوش فكرى اور ان كے ولولہ انگيز اور ايمان افروز ارشادات زبان زد خاص و عام بين ليمن جان جانال، ولاورول كے دلاور، ملت ايران كى آئكھول كا تارا اور ہارے عالى مرتبت استاد حضرت آيت الله العظلى خمينى مدظلہ ايك ايبا "احسان اللى" بين جو خداوند كريم نے ہمارے زمانے كوعنايت فرمايا ہے۔ امام خمينی إنَّ لِللَّهُ فِيى كُلِّ خَلَفِ عُندُولًا يَن مُن الْمُبْطِلِيْنَ لَى كَا واضح اور روش مصداق بين۔

اس فیض کے سبب جو ہیں نے بارہ سال تک ان عظیم بزرگ سے حاصل کیا ہے اور ان روحانی اور معنوی فوائد کے شکرانے کے طور پر جو اس سرچشمہ فضیلت کی قربت کے سبب مجھے حاصل ہوئے ہیں اپنے جذبات و احساسات کی شدت کی ہلکی ہی جھلک پیش کرنے کے لئے میراقلم بیتاب ہے۔ احساسات کی شدت کی ہلکی ہی جھلک پیش کرنے کے لئے میراقلم بیتاب ہے۔ احساسات کی شدت کی ہلکی ہی جھلک پیش کرنے کے لئے میراقلم بیتاب ہے۔ احساسات کی شدت کی ہلکی ہی جھلک پیش کرنے کے لئے میراقلم بیتاب ہے۔

میں نے تقریباً بارہ سال''امام''کی خدمت میں رہ کرتعلیم حاصل کی

ا۔ بلاشبہ ہر زمانے میں خدا کے ایسے عاول بندے ہوتے ہیں جواس کے وین کو اہل باطل کی تحریفات سے محفوظ رکھتے ہیں۔

## some war

اَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

Charles of the Later I to the second

تفیر کے معنی ہیں قرآن پر سے پردہ اٹھانا

جھ ہے کہا گیا ہے کہ میں سورہ تھ کی تفییر کے بارے میں پچھ عرض کروں۔ بات بیہ ہے کہ قرآن کریم کی تغییر کوئی ایک چیز نہیں ہے جس ہے ہم جیسے لوگ عہدہ برآ ہو تکیں۔ اسلامی تاریخ کے ہر دور میں درجۂ اول کے علاء فی جن میں اہل سنت بھی ہیں اور اہل تشیع بھی ، اس موضوع پر بکٹرت کا ہیں لکھی ہیں لیکن ہر خفص نے اس علم کے لحاظ سے جس میں اسے مہارت تھی قرآن کریم کے صرف ایک پہلو کی تفییر کی ہے اور معلوم نہیں کہ وہ پہلو بھی مکس ہے یا نہیں مثلاً گزشتہ چودہ صدیوں میں عرفاء نے جو تفامیر لکھی ہیں ۔ میمار نازہ انداز اختیار کیا ہے۔ انھوں نے بہت عمدہ تفامیر لکھی ہیں اور جس فن عارفانہ انداز اختیار کیا ہے۔ انھوں نے بہت عمدہ تفامیر لکھی ہیں اور جس فن عبر اندین انداز اختیار کیا ہے۔ انھوں نے بہت عمدہ تفامیر لکھی ہیں اور جس فن عبر انھوں نے جو پچھ لکھا ہیں انھیں تخصص حاصل تھا اس پر بھی خوب لکھا ہے مگر انھوں نے جو پچھ لکھا ہے ، وہ قرآن نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ کہا جاسکتا ہے کہ انھوں نے قرآن

بلاشبہ اس رہنما کی سرفروثی ،ظلم اور ظالم کے خلاف انتقاف جدوجبد، مظلوم کا سرتوڑ دفاع، صدانت، صاف گوئی، شجاعت اور سودے بازی سے اجتناب نے اس کے بطور رہنما چنے جانے میں اپنا کردار ادا کیا لیکن بنیادی وجدایک اور چیز ہے اور وہ ہے کہ امام شمینی کی آ واز — اس ملت کی تہذیب وجدایک اور چیز ہے اور وہ ہے کہ — امام شمینی کی آ واز — اس ملت کی تہذیب کے قلب، تاریخ کی پنہائیوں اور روح کی گہرائیوں سے انجری ہے۔ وہ لوگ جن کی روح میں چودہ سوسال تک محمد، علی ، فاظمہ ،حسن ،حسین ،سلمان ، ابوذر اور لاکھوں دوسرے مردوں اور عورتوں کے نعرے سرایت کر گئے تھے، انھوں نے ایک مرتبہ پھر وہی جانی پیچانی آ واز اس شخص کے حلق سے سی۔ انھوں نے ایک مرتبہ پھر وہی جانی پیچانی آ واز اس شخص کے حلق سے سی۔ انھوں نے علی اور حسین کو اس کے چیرے میں دیکھا اور اسے اپنی بجو لی ہوئی انھوں نے علی اور دیا۔ امام نے کیا کیا؟

انھوں نے ہمارے لوگوں کو تشخص عطا کیا، انھیں ان کی شناخت اور اسلامی انفرادیت لوٹا دی، انھیں کمپری کی حالت سے باہر نکالا۔ بیسب سے بردا تخذ تھا جو انھوں نے ملت کو دیا۔ انھوں نے لوگوں کا کھویا ہوا ''ایمان' انھیں داپس دلایا اور ان کی خود اعتمادی بحال کردی۔

(بيرامون انقلاب اسلامي صفحه ١١٩)

ك ايك هے پر سے پردہ اٹھايا ہے يا اس كے پچھ پہلو بيان كے ہيں۔ ایے ہی طنطاوی جوہری اور سید قطب وغیرہ ہیں۔ انھوں نے ایک جداگانہ طرز پرتفیری ہے لیکن وہ بھی ہر معنی میں قرآن کی تفیر نہیں ہے۔ بہت سے دوسرے مفسرین ہیں جن کا تعلق ان دونوں گروہوں سے نہیں ہے جیسے شیخ طبری جن كى مجمع البيان بهت عده اور بلند بإيتفير ، يتفير ابل سنت اور اہل تشیع کے اقوال کی جامع ہے۔ بہت می دوسری تغییریں بھی لکھی گئی ہیں مگر ان سب کا یمی حال ہے۔ قرآن مجید کوئی ایس کتاب نہیں ہے جس کی جم یا کوئی اور ایسی جامع تغییر کر سکے جو تمام قرآنی علوم پر واقعی حاوی ہو کیونکہ کچھ اسے علوم بھی ہیں جو ہماری سمجھ سے ماوراء ہیں۔ ہم تو کتاب اللہ کی کی صرف ایک شکل یا اس کا ایک پہلو مجھ کتے ہیں۔ باتی کے لیے اتمد اہلیت علیم السلام ك تفيركي ضرورت ہے جو رسول اكرم صلى الله عليه وآلبه وسلم كى تعليمات كے

یکھ دن ہے ایے لوگ بھی ہو گئے ہیں جو قطعاً تغیر کے اہل نہیں ہیں۔ یہ لوگ اپنے دن ہے ایے لوگ بھی ہو گئے ہیں جو قطعاً تغیر کے اہل نہیں ہیں۔ یہ لوگ اپنے مخصوص مقاصد کو قرآن وسنت ہے منسوب کرنا چاہتے ہیں۔ تنجب تو یہ ہے کہ ہائیں بازو کا ایک گروہ اور پچھ کمیونٹ بھی یہ ظاہر کرتے ہیں کہ وہ قرآن سے علاقہ رکھتے ہیں لیکن وہ اپنے فاص مقاصد کے تحت ایسا ظاہر کرتے ہیں۔ تغییر سے کیا ، ان کا تو قرآن سے دور کا بھی واسط نہیں۔ یہ لوگ اپنی بات جوانوں کے گئے سے یہ کہہ کر اتارنا چاہتے ہیں کہ کہی اسلام ہے۔

ای بنا پر میں عرض کروں گا کہ جن لوگوں کو کافی علمی دستگاہ نہیں ہے اور جن لوگوں کو نہ اسلامی مسائل کا ادراک ہے اور نہ اسلام سے واقفیت ہے

انھیں کوئی جی نہیں کہ وہ قرآن کی تغییر میں دخل دیں اور اگر وہ اپنی کی غرض
کی بنا پر ایسا کرتے ہیں تو ہمارے نو جوانوں کو چاہے کہ ان کی تغییر کی طرف
کوئی توجہ نہ کریں۔ اسلام میں تغییر بالرائے ممنوع ہے۔ جو شخص اپنی رائے کو قرآن کے سر منڈھنا چاہتا ہے ، وہ یا تو مادہ پرست ہے جو اپنی رائے سے قرآن کی تغییر اور تاویل کرتا ہے یا پھر ان لوگوں میں سے ہے جو قرآن کے پیر دوھانی معنی بیان کرتے ہیں۔ چونکہ یہ لوگ بھی اپنی رائے کے مطابق قرآن کی تاویل کرتے ہیں اس لیے ضروری ہے کہ ہم ہر لحاظ ہے ان دونوں مشمر کے لوگوں سے دوری اختیار کریں۔ قرآن کے بارے میں ہمارے ہاتھ جو کے ہیں۔ کی کو اس بات کی اجازت نہیں ہے کہ اس کی جو بھی رائے ہو اسے قرآن سے منسوب کر وے اور کہہ دے کہ اس کی جو بھی یا قرآن ہی کہتا ہے۔

میں جو تفیر بیان کر رہا ہوں وہ محض اختالی ہے۔ چنانچہ اگر میں قرآن کریم کی بعض آیات کے متعلق کچھ عرض کرتا ہوں تو میں بینیں کہوں گا کہ ان آیات کا یہی مطلب ہے جو میں نے مراد لیا ہے بعنی میں اختال کے طور پر بات کروں گا نہ کہ حزم ویفین کے طور پر لہذا میں بینیں کہوں گا کہ ان آیات کا مطلب یہی ہے ، کوئی اور مطلب نہیں ہے۔

چونکہ بعض حضرات نے بیہ خواہش ظاہر کی ہے کہ تغییر سے متعلق کچھے گفتگو ہو جائے اس لیے میں نے بیہ طے کیا ہے ہفتے میں ایک دن سورہ الحمد کے متعلق کچھ خضری گفتگو کروں۔ میں ایک بار پھر اس بات کو دہراتا ہوں کہ بیتنے تقطعی نہیں ہے اور نہ اس کا مقصد تغییر بالرائے ہے۔ جو کچھ ہم سجھتے ہیں وہ بطور ایک اختال کے ہے۔

اَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

بسم الله كى بحث

یہ مکن ہے کہ قرآن کریم کی تمام سورتوں کے شروع میں جو ہم اللہ
ہم اللہ کا تعلق ان آیات ہے ہو جو اس کے بعد آتی ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس
ہم اللہ کا تعلق مثلاً ایک معنی مقدر (فعل محذوف) ہے ہے لیکن غالب خیال یہ
ہم اللہ کا تعلق مثلاً ایک معنی مقدر (فعل محذوف) ہے ہے لیکن غالب خیال یہ
ہم اللہ اللہ اللہ فحمن الر عینم کا تعلق آلے حملہ للہ ہے ہے یعنی اللہ تعالی
میں بیسے اللہ الر محمن الر عینم کا تعلق آلے حملہ للہ ہے ہے یعنی اللہ تعالی
کے نام کے ساتھ کہ سب تعریف ای کے لیے ہے۔ نام کیا جز ہے؟ یہ کی کو
پیچائے کے لیے ایک علامت ہے۔ جب انسان کی شخص یا چزکا کوئی نام رکھتا
ہے تو وہ اس کی پیچان کے لیے علامت کے طور پرکام کرتا ہے۔ اگر کسی کا نام
زید ہے تو وہ اس کی پیچان کے لیے علامت کے طور پرکام کرتا ہے۔ اگر کسی کا نام

اللہ کے نام اس کی ذات کی علامت ہیں

اللہ كے نام بھى اس كى ذات مقدس كى علامت ہيں۔ انسان جو اللہ كى ذات مقدس كى علامت ہيں۔ انسان جو اللہ كى ذات پاك كا كچھ ناقص علم حاصل كرسكتا ہے وہ اس كے اسمائے حملیٰ ہى كے ذریع ہے حاصل كرسكتا ہے ورنہ اس كى ذات مقدس تك انسان كى رسائى

ممکن ہی نہیں یہاں تک کہ خود خاتم النبیین حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بھی وہاں تک رسائی نہیں ہے حالانکہ آپ اعلم البشر اور اشرف البشر ہیں۔
اس کی ذات کا مرتبہ سوائے اس کی ذات پاک کے کوئی نہیں پیچانتا۔
انسان صرف اسائے اللی تک ہی رسائی حاصل کرسکتا ہے۔

اسائے الی کے بھی مراتب ہیں۔ بعض مراتب ہم سمجھ سکتے ہیں۔ بعض مراتب کا ادراک صرف اولیاء اللہ، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ان حضرات سے مخصوص ہے جو آپ کی دی ہوئی تعلیم سے آ راستہ و پیراستہ ہیں۔

#### ساراعالم الله كانام ہے

سارا جہان اللہ كا نام ہے كيونكہ نام علامت اور نشانى ہوتا ہے اور فاہر ہے كہ سب موجودات عالم حق تعالى كى ذات مقدس كى نشانى ہيں۔ زيادہ سے زيادہ بير كہا جاسكا ہے كہ كچھ لوگ اس بات كى گہرائى تك پہنے جاتے ہيں كہ موجودات كس طرح نشانى ہيں جبكہ دوسرے لوگ اس بات كو صرف مجمل طور پر سمجھ سكتے ہيں يعنى وہ اتنا جانتے ہيں كہ كوئى موجود خود بخود وجود ميں نہيں آسكا۔

### کوئی ممکن خود بخو د وجود میں نہیں آتا

یہ ایک واضح عقلی مسئلہ ہے۔ ہر انسان کی عقل فطری طور پر بیہ جانتی ہے کہ جوموجود ایبا ہے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ نہ ہوتو بھی ممکن ہے کہ اس کا وجود ہو البذا ایبا ممکن الوجود یونبی خود بخود وجود نہ ہو ، لبذا ایبا ممکن الوجود یونبی خود بخود وجود میں نہیں آتا۔ ممکن کے لیے ضروری ہے کہ اس کے وجود کا سلسلہ ایک ایسے موجود تک پنچ جوموجود بالذات ہو یعنی اس کا وجود اس سے سلب نہ

ہو سے۔ یہ موجود ازلی ہوگا اور اس کا وجود قابل سلب نہیں ہوگا۔ دوسری موجود موجودات جو ایسی ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ وہ موجود ہوں اور ہوسکتا ہے کہ موجود نہوں ، اس بات کی مختاج ہیں کہ باہر ہے کوئی ان کو وجود میں لائے۔ اگر ہم فرض کرلیں کہ یہ بالائی خلا۔ جو محض خیالی ہے اور جب پچھ نہیں ہے تو خیالی موسکتا ہوسکتا ہوسکتا ہوسکتا ہوسکتا

بی ہے اور واقع میں اس کا کوئی وجود نہیں ۔ ہمیشہ ہے ہے تو بینہیں ہوسکتا کہ بیر خلا، جو محض خلا ہے ، خود بخو دکسی موجود شے میں بدل جائے یا کوئی شے ایسے بی اس میں پیدا ہو جائے۔ جو لوگ بیر کہتے ہیں کہ ابتداء میں دنیا ایک

لامتنائی خلاتھا (لامتنائی ہونے میں جو اشکال ہے وہ اپنی جگہ ہے) اور بعد میں اس کے اندر ایک طرح کی ہوایا گیس پیدا ہوئی اور اس گیس سے دنیا کی

ہر چیز پیدا ہوگئ تو یہ بات بالکل خلاف عقل ہے کہ کوئی چیز بغیر کسی خارجی سب یا علت کے از خود کسی دوسری چیز میں بدل جائے۔ جو چیز کسی دوسری چیز

سب یا علت کے ار حود کی دوسری پیرین برن بات اور ہوتی ہے در نہ کوئی شے میں براتی ہے اس کے لیے خارجی علت ضرور موجود ہوتی ہے ورنہ کوئی شے

خود بخود کھے اور نہیں بن جاتی مثلاً برف جمتی ہے تو اس کے لیے کوئی خارجی

علت ضروری ہے جس کی وجہ سے پانی برف بن کر جم جائے یا پانی ابلتا ہے تو

اس کے لیے بھی کوئی خارجی علت ضروری ہے۔ اگر پانی کا درجہ حرارت نہ صفر

ے نیچے ہواور ند صفر سے اوپر تو ابد تک پانی پانی ہی رہے گا۔ اس میں تبدیلی کے لیے کوئی خارجی علت ضروری ہے۔ بید اجمالی بیان ہوا اس کا کہ ہر معلول

کے لیے ایک علت ضروری ہے اور ہرمکن کی علت کامتاج ہے۔

جوفض ذراغور وفكرے كام لے كا وہ يہ مان لے كا كہ جو چيز الى ہوگئى وہ ہو بھى كتى ہے اور نہيں بھى ہوكتى وہ (چيز) نہ خود بخو د ہوتى ہے اور نہ خود بخو د نہيں ہوتى۔ "نہ ہونا" كوئى چيز نہيں ہے كہ اس كے ليے بھى كى

علت کی ضرورت ہو۔ نہ یہ ممکن ہے کہ کوئی چیز علت کے بغیر کسی دوسری چیز میں ہمکن ہے۔ بیاسب میں بدل جائے اور نہ کوئی چیز بغیر علت کے وجود میں آسکتی ہے۔ بیاسب باتیں بدیہیات میں سے جیں۔

## موجودات الله كي نشاني بي

اتنی بات تو اجمالی طور پر سب سمجھ کتے ہیں کہ سب موجودات عالم، اللہ کا نام اور اللہ کی نشانی ہیں اور پورا جہان ہی اسائے اللی ہے۔

اصل بات یہ ہے کہ یہاں کچھ نام رکھنے کا سوال نہیں ہے۔ یہ ایک بات ہے کہ یہاں کچھ نام رکھنے کا سوال نہیں ہے۔ یہ ایک بات نہیں کہ جیے فرض کیجئے کہ ہم کسی کو چراغ سمجھا چاہتے ہیں تو اس کا نام لے دیتے ہیں مثلاً چراغ یا ایسے ہی موٹر یا انسان یا زید۔ یہ بات ایک ایسی ذات کے متعلق نہیں کہی جاسمتی جو اپنے تمام اوصاف کمال میں لامتاہی اور غیر محدود ہے۔

## جوموجود محدود ہو وہ ممكن الوجود ہوتا ہے

اگر موجود محدود موتو وہ ممکن ہوتا ہے لین اللہ تعالیٰ کی موجودیت کی کوئی صدنہیں اس لیے اے عقلاً تمام کمالات سے متصف ہونا چاہیے کیونکہ اگر ایک بھی کمال کم ہوتو وہ محدود ہو جائے گا اور محدود ہوا تو ممکن ہوگیا۔ ممکن اور واجب میں کہی فرق ہے کہ واجب ہر لحاظ سے لا متابی اور موجود مطلق ہوتا ہے۔ باتی چیزیں متابی اور محدود ہیں۔ اگر واجب میں تمام اوصاف لا متابی اور غیر محدود نہ ہوں تو واجب بھر واجب نہیں رہے گا ممکن ہو جائے گا۔ واجب اینا موجود ہے جو ایجاد اور وجود کا سرچشمہ ہے۔ وہ سب موجودات جو واجب اینا موجود ہے جو ایجاد اور وجود کا سرچشمہ ہے۔ وہ سب موجودات جو

اس سرجشے ہے وجود میں آئیں گی ، وہ بھی ان تمام صفات کی جائع ہوں گ جو واجب میں پائی جاتی ہیں لیکن پچھ کی کے ساتھ زیادہ سے زیادہ ہے کہ ان موجودات کے بھی مختلف درجے ہیں۔ اعلیٰ ترین درجہ یہ ہے کہ موجود میں جہاں تک ممکن ہے حق تعالیٰ کی سب صفات پائی جائیں اس حد تک کہ گویا وہ موجود بھی واجب ہے۔ ایسے ہی موجود کو اسم اعظم کہتے ہیں۔

اسم اعظم کیا ہے

اسم اعظم وہ نام اور وہ علامت ہے جس میں ایک طرح ہے جن تعالیٰ کے سب کمالات پائے جائیں گو ناقص طور پر یعنی اس حد تک جس حد تک ایبا ہونا ممکن ہے۔ دوسری موجودات کے مقابلے میں اس میں سب کمالات اللی کامل طور پر ہوتے ہیں۔ دوسری موجودات میں بھی جو اسم اعظم کے بعد آتی ہیں کمالات پائے جاتے ہیں لیکن صرف ان کی حیثیت اور ظرف کے مطابق بیاں تک کہ وہ مادی موجودات آ جاتی ہیں جن کے متعلق ہمارا خیال ہے کہ وہ ہر کمال سے خالی ہیں۔ ان میں نہ علم ہے اور نہ قدرت لیکن ایبانہیں ہے۔ مرکمال سے خالی ہیں۔ ان میں نہ علم ہے اور نہ قدرت لیکن ایبانہیں ہیں۔ حقیقت ہیں جی کہ وہ ہمی علم وادراک سے خالی نہیں ہیں۔

## سب موجودات تبيح كرتى بين

چونکہ ہم جاب میں ہیں اس لیے ہم اس کا ادراک نہیں کر سکتے ورنہ حقیقت سے کہ ان موجودات میں بھی جو انسان اور حیوان سے کمتر اور ناقص میں سارے کمالات کا عکس پایا جاتا ہے۔ زیادہ سے زیادہ سے کہ ان میں سے کمالات ان کے وجود کے ظرف کے مطابق ہوتے ہیں یہاں تک کہ ادفیٰ

ترین مخلوقات میں بھی انسان کی طرح ادراک کی صفت موجود ہے۔

قرآن پاک میں ہے: وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَلْكِنُ لَا يَسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَلْكِنُ لَا تَفْقَهُوْنَ تَسْبِيْحَهُمْ يَعِيْ كُونَى چِرِ الْكُنْيِينَ جَو خدا كَ حمد كَ ساتھ أَس كَ تَبْجَ يَنْ مِنْ يَعْ كُونِينَ مِجْتَ لِلْمُ

چونکہ ہم جاب میں ہیں اور موجودات کی تبیع کونہیں سمجھتے اس لیے قديم علاء كويه معلوم نبيس تهاكه ناقص موجود ميس بهي ادراك موسكتا ہے، چنانچه انھوں نے اس سبع کو تکو ٹی سبع پرمحمول کیا حالانکہ اس آیت کا تکو بی سبع سے كوئى تعلق نبيں \_ تكوين سبيج كے متعلق جميں معلوم ہے مگر يبال تكوين سبيح كا ذكر نبیں ہے۔ بہرحال بات یہ ہے کہ سب موجودات سیج کرتی ہیں مثلاً اس ككرى كى سبيح كے قصے ميں جو سركار رسالتمآب صلى الله عليه وآله وسلم ك وست مبارک میں تھی لوگوں نے اس کی تبیع سی تھی اور اٹھیں معلوم بھی ہوا تھا کہ وہ تبیج کیا تھی۔ وہ ایس تبیع تھی جس سے ہارے تمہارے کان ناآشنا ہیں۔ یہ بیج ایک بولی ہے لیکن ماری بولی نہیں بلکہ ان کی اپنی بولی ہے۔ ان میں بھی ادراک ہے البتہ یہ کہ ان کا ادراک ان کے این ظرف وجودی كے مطابق ہے۔ اونچے درج كى مخلوق جوائے آپ كو ہرفتم كے ادراك كا سرچشمہ بھتی ہے اس کا خیال ہے کہ دوسری موجودات ادراک سے عاری ہیں۔ یہ بات نہیں ہے۔ ہاں یہ سے کے کہ ادراک کا یہ درجہ جو اے حاصل ہے دوسری موجودات کو حاصل نہیں ہے۔ چونکہ ہم حجاب میں ہیں اس لیے ہمیں ان کے ادراک اور سبیح کاعلم نہیں اور چونکہ ہمیں علم نہیں اس لیے ہم مجھتے ہیں کہ بات عی چھ نیں۔

ا- سورة بني اسرائل: آيت ٢٣

ایسی بہت سی چیزیں ہیں جن کا ہمیں علم نہیں

بہت ی چزیں ایسی ہیں جن کے متعلق انسان یہ خیال کرتا ہے کہ ان کا وجود نہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان کا وجود ہے اگرچہ ہم ان سے ناواقف ہیں۔ آج بھی نئے نئے اکشافات ہورہے ہیں مثلاً سب کا خیال تھا کہ نباتات ہے جان ہیں لیکن اب کہا جا رہا ہے کہ ان میں ساعت کا نظام ہے اور اگر گرم پانی میں درخت کے ریشوں کو رکھ کر آواز گزاری جائے تو رومکل ہوتا ہے اور جوانی آوازیں آتی ہیں۔

مجھے معلوم نہیں کہ یہ بچ ہے یا جھوٹ لیکن یہ توضیح ہے کہ یہ دنیا طرح طرح کی آوازوں سے بھری ہوئی ہے۔ سارا عالم زندہ ہے اور اللہ کا نام ہے۔ سب اللہ کا نام ہیں۔ ہر چیز اللہ کا نام ہے۔ آپ خود اسائے اللی ہیں۔ آپ کی زبان بھی اسائے اللی میں سے ہے۔ آپ کے ہاتھ بھی اسائے اللی ہیں۔

تمام حركات اسائے اللي بيں

آپ فدا کی جو جمد کرتے ہیں وہ بھی اسم اللی ہے۔ آپ جو بھی حرکت کرتے ہیں، وہ بھی اسم اللی ہے۔ گھر سے پاؤں دھوکر آپ مجد جاتے ہیں تو اللہ کے نام کے ساتھ جاتے ہیں۔ آپ اللہ کے نام کو اپنے سے جدا نہیں کر سکتے کیونکہ آپ خود اسم اللہ ہیں۔ آپ کے دل کی دھر کن بھی اسم اللہ کا نہیں کر سکتے کیونکہ آپ خود اسم اللہ ہیں۔ آپ کے دل کی دھر کن بھی اسم اللہ کا ہے۔ آپ کی نبی کی جنبش بھی اسم اللہ ہے۔ یہ ہوائیں جو چلتی ہیں سب اللہ کا نام ہیں۔ اس آیت مبارکہ میں شاید بھی معنی مراد ہوں۔ اس کے علاوہ بھی متعدد آیات میں آیا ہے کہ اللہ کے نام کے ساتھ فلاں بات — بات اللہ کے متعدد آیات میں آیا ہے کہ اللہ کے نام کے ساتھ فلاں بات — بات اللہ کے نام کی ہور ہر چیز اللہ کا نام ہے یعن " ج اور اسم اللہی ہے۔ سب

کھے وہی ہے۔ اسم فنا فسی المسمنی ہے۔ ہم سجھتے ہیں کہ ہمارا بھی کوئی متقل وجود ہے ، ہم بھی کوئی چیز ہیں لیکن حقیقت یہ نہیں ہے۔ اگر وہ ذات جس نے اپ ارادے اور اپنی جلی کی شعاعوں سے سب موجودات کو وجود بختا ہے ایک آن ، ایک بل کے لیے بھی اپنی جلی اٹھا لے تو سب موجودات نیست و نابود ہو جا کیں۔ اپنی حالت وجودی سے خارج ہوکر اپنی سابقہ حالت پر لوٹ جائیں کیونکہ ان کے وجود کی بقا کا دارومدار بھی ای جلی پر ہے۔ حق تعالی نے اپنی جل سے سارے عالم کو پیدا کیا ہے اور یمی جلی اور نور وجود كى اصلى حقيقت ب، اسم الله ب- الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْارُضِ لَلْهِ يَعِي الله آسانوں اور زمین کا نور ہے۔ ہر چیز میں اس کا نور ہے۔ ہر چیز کا ظہور اس کے نورے ہے۔ بیظہور خود نور ہے۔ انسان کا ظہور بھی نور ہے اس لیے انسان بھی نور ہے۔ اس طرح حیوانات بھی نور ہیں۔ سب مخلوقات نور ہیں۔ سب الله كا نور بين \_ الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لِعِن آسانول اورزمين كا وجود جوایک نور ہے، اللہ کی طرف سے ہے۔

یہ نوراس طرح فنافی اللہ ہے کہ فرہایا اللہ فہ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرُضِ لِعِنَ اللہ اللہ عَانوں اور زمین کا نور ہے۔ یہ ہیں فرہایا کہ بِاللہ فینوَرُ السَّمَاوَاتُ وَالْاَرُضُ لِعِنَ آسان اور زمین اللہ کے نور سے منور ہیں۔ بات سے السَّمَاوَاتُ وَالْاَرُضُ لِعِنَ آسان اور زمین سب نیج ہیں۔ ہماری دنیا میں کوئی ایسا موجود نہیں جس کا کسی طرح سے مستقل وجود ہو۔ مستقل وجود کے معنی سے ہیں کہ وہ حدامکان سے خارج ہوکر وجوب کے درجے تک پہنے جائے حالاتکہ اصل میں حق تعالیٰ کے سواکی موجود کا وجود نہیں ، اس لیے فرہایا ہے بِنسم اللّهِ الْحَمْدُ لِلّهِ ،

ا- مرؤاور: آیت ۲۵

بِسُمِ اللّٰهِ قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ثايد يهال مرادينيں كر بِسُمِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ كَا اللهِ عَلَى اللهُ كَا نام ع كرو عمراديه عمراديه كرتمهارايد كهنا بهى الله كانام ع-

قرآن مجيد مين صرف ينهين فرمايا گيا كه يُسَبِّحُ لَـهُ" مَنُ" في السَّمَاواتِ وَالْاَرُضِ لِ جَس كا مطلب موتا ہے كه زمين وآسان مين موجود " برخض" تبيح كرتا ہے بلكه اس مضمون كو وسعت دى گئ ہے۔ ارشاد موا يُسَبِّحُ لَـهُ" مَا " فِي السَّمَاوَاتِ وَالْاَرُضِ لِلَّ يَعِنْ" برچيز" الله كي تبيح كرتى ہے خواه آسانوں ميں مو يا زمين ميں۔

ہے وہ ، ہوں میں جو کچھ ہے ، وہ سب اللہ کے نام سے تبیج کرتی ہے۔ ہیں کیونکہ سب اس کا جلوہ ہیں۔ سب موجود کا وجود اس کے جلوے ہے ہے۔ جو'' حرکت'' بھی ہوتی ہے اس جلوے سے ہوتی ہے۔

ونیا کی تمام چیزیں اس کا جلوہ ہیں

دنیا میں جو پچھ ہوتا ہے ای کے جلوے سے ہوتا ہے۔ سب کام اور
سب چزیں ای کی طرف سے ہیں اور ای کی طرف لوٹتی ہیں۔ کی گلوق کے
پاس اپنی خود کی کوئی چیز نہیں۔ خود کا کوئی سوال ہی نہیں ہے۔ اگر کوئی کھڑا
ہوکر یہ کہتا ہے کہ میرے خود کے پاس کوئی چیز ہے تو اس کے معنی سرچشمہ نور
کے ساتھ مقابلے کے ہیں۔ میرے اپنے پاس بھی پچھ ہے ، اس کے معنی سے
ہیں کہ یہ میری ہتی میری اپنی ہے طالانکہ جب تہارا وجود تمہارے اپنے پاس

ے تب بھی تہارانیں۔ یہ آکھ جو تہارے پاس ہے یہ بھی تہاری نہیں۔
یہ آکھ ای کے جلوے سے وجود میں آئی ہے۔ یہ حمد و ثناء جو ہم کرتے ہیں یا
اور لوگ کرتے ہیں ، یہ سب اسم اللی سے ہے یا اسم اللی کی وجہ سے ہے۔
اس لیے فرمایا: بِسُمِ اللَّهِ ، اَلْحَمُدُ لِلَّهِ.

#### الله جامع جلوه ې

رجمان نے اپنی رجمت و رجمانیت سے تمام موجودات کو وجود بخشا ہے۔ یہ رجمت ہے۔ وجود خود رجمت ہے جی کہ وہ وجود بھی سراپا رحمت ہے جو موزی موجودات کو عطا کیا گیا ہے۔ اس کی وسیع رجمت تمام موجودات پرسایہ فکن ہے یعنی سب مخلوقات عین رجمت ہیں۔ اللہ کے نام سے ہی وہ جلوہ ہے جو ہرمعنی میں جلوہ ہے۔

الله ایک مقام ہے جس سے پورے معنی میں جلوے کا ظہور ہوتا ہے۔ یہ ایک جامع نام ہے۔ ایک ایبا نام ہے جوخود جلوہ ہے ورنہ حق تعالیٰ ک ذات ہی اس کا نام ہے۔ کلا اِسْمَ لَلهُ وَلَا وِسْمَ لَلهُ اس کی ذات سے الگ اس کا نہ کوئی نام ہے۔ نہ نشان۔ اس کے نام اللہ ، رحمان ، رحیم سب اس کے جلوے ہیں۔ اللہ کے نام کے ساتھ جو ایبا نام ہے کہ اس سے سب کمالات کا ظہور ہوتا ہے رحمان اور رحیم کا ذکر کیا گیا ہے کیونکہ یہ رحمت ، رحمانیت اور رحیم سے فرک کیا گیا ہے کیونکہ یہ رحمت ، رحمانیت اور رحیمیت پر دلالت کرتے ہیں۔ فضب اور انتقام کی صفات بالذات نہیں ہیں بلکہ ان صفات کی تابع ہیں جبکہ رحمت ، رحمانیت اور رحیمیت بالذات ہیں۔

ال سورة نور: آيت ام

۲ سورة حشر: آيت ۲۳

دوسری صفات ان کے تابع ہیں۔ بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِمٰنِ الرَّحِمْ اَلْحَمْدُ لِلَٰهِ ، رَجَانِ اور رَجِم کے نام کے ساتھ سب تعریف الله کے لیے ہے۔ دنیا میں جس کمال کی بھی تعریف و ستائش ہوتی ہے وہ ای کی حمد بن جاتی ہے۔ آدی کوئی کھانا کھا تا ہے تو اس کی تعریف کرتا ہے کہ کیا مزیدار کھانا تھا۔ اگرچہ آدی خود نہیں سجھتا لیکن ہے دراصل خدا کی تعریف ہے۔ آدی کی ورضی اگرچہ آدی خود نہیں سجھتا لیکن ہے دراصل خدا کی تعریف ہے۔ آدی کی اور عالم الله علی اور عالم الله کے جمعانی کہتا ہے کہ وہ کتنا اچھا آدی ہے۔ کتنا بڑا فلفی اور عالم ہے، جو روسے ہے خدا کا جلوہ بی ہے، جو کہ کے اس بات کو سمجھا اور عقل سے سمجھا، کوہ بھی وہ بی اور اس کی عقل بھی دونوں خدا کا جلوہ ہیں۔

کوئی تعریف کسی اور کی تعریف نہیں ہے

کوئی تعریف غیر اللہ کی نہیں ہوتی کیونکہ ہم جب بھی کی کی تعریف

کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ اس میں بیخوبی ہے۔ بیداچھائی ہے۔ نہ ہونے ک

تو تعریف نہیں کی جاتی اور جو کچھ بھی ہے اس کا ہے۔ جس بات کی بھی تعریف

کی جائے اس کی تعریف ہے۔ جو حمد و ثنا کی جائے گی وہ اس کی ہوگ۔

اُلْ حَدُمُدُ کے معنی ہیں سب تعریفیں۔ جو کچھ بھی تعریف ہے در حقیت خدا ک

ہے۔ ہم سجھتے ہیں کہ زید کی تعریف کر رہے ہیں۔ ہم سجھتے ہیں کہ عمرو کی

تعریف کر رہے ہیں۔ ہم سجھتے ہیں کہ سورج کی روشی یا چاند کی چاندنی کی اندنی کی

تعریف کر رہے ہیں۔ ہم سجھتے ہیں کہ سورج کی روشن یا چاند کی چاندنی کی اندنی کے

تعریف کر رہے ہیں کین ہم تجاب میں ہیں ، ہم نہیں جانتے کیونکہ حقیقت ہم

جب پردہ اٹھے گا تو ہم دیکھیں گے کہ سب تعریقیں ای کے لیے

ہیں۔ یہاں کا جلوہ ہے کہ ہم اس کی تعریف کررہے ہیں۔
اللّٰہ نُورُ السّْمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ یعنی ہرخوبی اس کی ہے۔ سب
کمالات اس کے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ سب اس کا جلوہ ہے یا یوں کہے کہ
سارے عالم کا جلوہ اس ہے ہے اور سارا عالم اس کا جلوہ ہے۔ ہم ہجھتے ہیں
کہ ہم کچھ کررہے ہیں۔

وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ رَمِنَى لَ "جب آپ نے (تیر)

پینکا تو آپ نے نہیں پینکا بلکہ اللہ نے پینکا۔" آپ نے پینکا اور آپ نے

نہیں پینکا کیونکہ یہ پینکنا بھی ایک اور پینکنے کا جلوہ ہے اور پینکنا خود بھی ایک

جلوہ ہے۔ لٰکِنَّ مَا رَمَیْتَ جلوہ ہے إِنَّ اللَّهَ رَمَٰی کا۔

ایک اور آیت ہے کہ جن لوگوں نے آپ کے ہاتھ پر بیعت کی انھوں نے اللہ سے بیعت کی۔ یہ ہاتھ ہیں۔ ہم سب جاب میں ہیں سوائے ہیں اس لیے اس حقیقت سے ناواقف ہیں۔ ہم سب جاب میں ہیں سوائے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جن کو اللہ نے تعلیم دی اور ائمہ اہلبیت علیم اللام کے جو رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیم سے منتفیض ہوئے۔ علیم السلام کے جو رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیم سے منتفیض ہوئے۔ یہ ایک اختال ہے کہ شاید' باسم' کا تعلق 'الحمد' سے ہو یعنی خدا کے یہ ایک اختال ہے کہ شاید' باسم' کا تعلق 'الحمد' سے ہو یعنی خدا کے نام کے ساتھ سب تعریفیں اللہ کی ہیں۔ یہ خدا کا جلوہ ہے جو سب تعریفوں کو اپنی طرف تھینچتا ہے اور کوئی تعریف کمی غیر کی تعریف نہیں ہونے پاتی۔ کوئی اپنی می غیر کی تعریف نہیں ہونے پاتی۔ کوئی خیر کی تعریف ہی غور کیجے آپ غیر کا کہیں پانہیں پائیں گے اور کتنا ہی زور لگا ہے کہ غیر کے متعلق کچھ بات غیر کا کہیں پانہیں پائیں گے اور کتنا ہی زور لگا ہے کہ غیر کے متعلق کچھ بات خیر کا کہیں کرسیس گے کوئکہ غیر از خدا تو کوئی بات ہی نہیں ہے۔ جو پچھ گے گئی سے کوئکہ غیر از خدا تو کوئی بات ہی نہیں ہے۔ جو پچھ

ا- سورة انفال: آيت ١٤

آپ کہیں گے وہ ای کے متعلق ہوگا۔ نقائص معدوم ہیں۔ جو چیز وجود میں آتی ہے اس کے دو پہلو ہوتے ہیں:

> ایک وجودی پبلو دوسرانقص یا کا کا پبلو

وجودی پہلونور ہے جس میں کوئی نقص نہیں ہوتا اور وہ نقائص سے
پاک ہوتا ہے۔ نقص اس سے نہیں ہے کا اس سے نہیں ہے۔ تعریف ہمیشہ
"ہے" کی ہوتی ہے" نہیں" کی نہیں ہوتی۔

تعریف ہمیشہ وجود، ہستی اور کمال کی ہوا کرتی ہے ، کمال کا اس ونیا میں کہیں وجود نہیں ہے۔ صرف ایک ہی کمال ہے اور وہ اللہ کا کمال ہے۔ جمال بھی صرف اللہ کا جمال ہے۔ ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم اس حقیقت کو سمجھیں اور اپنے دل کو سمجھا کیں۔ اگر ہم یہی ایک بات دل کو سمجھا سکیں تو پھر کوئی بات ہی نہ ہو۔ بات کرنا آسان ہے لیکن قابل فہم بات کا بھی دل کو اس طرح سمجھانا کہ اسے یقین آجائے مشکل ہے۔ بھی آدمی محض زبان سے کہنا ہے کہ جہنی ہے ، جنتی ہے۔ بھی اس کو اس کا یقین بھی ہوتا ہے۔

یقین کرنا اور ہے اور علمی اعتقاد اور ہے

ول سے یقین کرنا علمی اعتقاد سے مختلف چیز ہے۔ علمی دلائل سے کسی بات کا ثابت ہونا ایک الگ بات ہے اور اس کا واقعی دل میں جم جانا بالکل الگ بات۔ انبیاء علیجم السلام کی عصمت کا راز ای مکمل یقین میں پوشیدہ ہے۔ جب کسی بات کا یقین آگیا تو پھر اس کے خلاف عمل ممکن ہی نہیں رہا۔ اگر آپ کو اس بات کا پختہ یقین ہو کہ ایک آدی تکوار سونتے ہوئے آپ کے اگر آپ کو اس بات کا پختہ یقین ہو کہ ایک آدی تکوار سونتے ہوئے آپ کے

سر پر گھڑا ہے کہ اگر آپ نے اس کے خلاف کوئی لفظ کہا تو وہ آپ کی گردن مار دے گا تو چونکہ آپ کو اپنی جان عزیز ہے اس لیے اس کا امکان ہی نہیں کہ آپ اس کے خلاف زبان ہلائیں گے۔ گویا آپ اس معاطے کی حد تک معصوم ہو گئے۔ جس کو اس کا یقین آگیا کہ اگر اس نے چغلی کھائی تو یہ چغلی اسے ایک ایک ایک اگر اس نے چغلی کھائی تو یہ چغلی اسے ایک ایک ایک ایک ایک ایک بی جس کی زبان اتن کمی ہوگی کہ جہاں وہ ہے وہاں سے لے کر جہاں وہ خض ہے جس کی غیبت کی گئی وہاں تی بیٹے گئی تو وہ کبھی غیبت نہیں کرے گا۔ اگر کسی کے دل میں یہ بات وہاں تک پینچ گی تو وہ کبھی غیبت نہیں کرے گا۔ اگر کسی کے دل میں یہ بات بیٹے گئی کہ غیبت اِدَامُ کِلابِ النَّارِ لیخیٰ جہنم کے کوں کی غذا ہے اور فیبت کرنے والے کو جہنم کے کوں کی غذا ہے اور فیبت کرنے والے کو جہنم کے کئے تھیں گے اور نگلتے ہیں رہیں گے اور نگلتا ہی ختم نہیں ہوگائو وہ ہرگز فیبت نہیں کرے گا۔ یہ جو ہم کبھی کبھی کسی کی فیبت کرتے ہیں تو اس کی وجہ یہی ہے کہ ہم ان باتوں کو پوری طرح دل سے نہیں مانے۔

## اعمال وافعال مھوس شكل اختيار كرليس كے

اگر آدی کواس کا یقین ہو جائے کہ جو کام بھی وہ اس دنیا میں کرتا ہے وہ سب اگلی دنیا میں مجسم صورت اختیار کرلیں گے ۔ اگر ایتھے اعمال ہیں تو ان کی اچھی صورت ہوگی اور اگر برے اعمال ہیں تو ان کی بری صورت ہوگی اور اگر برے اعمال ہیں تو ان کی بری صورت ہوگی اور ہر چیز کا حماب دینا ہوگا ۔ تو وہ برے کام بھول کر بھی نہ کرے۔ اس معالمے کی تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں۔ بس اتنا کافی ہے کہ ہر کام کا محاسبہ ہوگا۔

چنانچہ اگر کوئی غیبت کرے گا تو وہاں اس کا محاسبہ ہوگا اور سزا ملے گ۔اگر مومنین کو ایذا دے گا تو جہنم میں جائے گا اور اگر خیرات و برآت اس

کے نامہ اعمال میں ہوں گی تو بہشت ملے گ۔ اس کا یقین آجانے کی بات ہے۔ صرف کتاب میں پڑھ لینا اور عقلی طور پر سمجھ لینا کافی نہیں کیونکہ عقلی اور اک اور قلبی یقین ایک دوسرے سے بہت دور اور مختلف ہیں۔ قلب سے میری مراد بی قلب نہیں بلکہ قلب حقیقی ہے۔

مان لينے اور عقلی طور ر پرسمجھ لينے ميں فرق ہے

بیا اوقات آدمی کسی بات کو سمجھتا اور جانتا ہے لیکن چونکہ اسے اس بات پر پختہ یقین نہیں ہوتا اس لیے وہ اس کے مطابق عمل نہیں کرتا۔ بب بات دل میں پوری طرح بیٹے جاتی ہے تو عمل کرنے لگتا ہے۔

ایمان ای یقین محکم کا نام ہے۔ پیغیبر کے متعلق علم ہونے سے فاکدہ خبیں ہوتا۔ پیغیبر پر ایمان لانے سے فاکدہ ہوتا ہے۔ باری تعالیٰ کے وجود پر دلائل قائم کرنا کافی خبیں ہے بلکہ اس کی ذات پر ایمان ضروری ہے بیعنی پختہ یقین رکھنا اور دل کو اس کے تالع فرمان کرنا۔ بخدا اگر ایمان ہوتو سب باتیں خود بخود ہوجاتی ہیں۔

اگر آدی کو یقین ہو جائے کہ ایک ذات اس عالم کا سرچشہ ہے ،
آدی ہے باز پرس ضرور ہوگ۔ مرنے کے بعد آدی فانہیں ہو جائے گا کیونکہ
مرنے کے معنی ہیں ایک ناقص درج سے درجہ کمال کی طرف نتقل ہونا۔
اگر آدی کو اس بات کا یقین ہو جائے تو وہ تمام لغزشوں سے فئے جائے۔ سوال
صرف یہ ہے کہ یہ یقین کس طرح آئے ؟ اس آیت کریمہ میں جو فر مایا گیا
ہے بہنے الله ، اَلْحَمُدُ لِللهِ اللہ کے نام سے سب تعریفیں اللہ کے لیے ہیں تو
اس کے ایک پہلو کے متعلق میں عرض کرچکا ہوں۔ پھر کہتا ہوں کہ میں یقین

ے نہیں کہتا لیکن اخمال یہ ہے کہ اگر آدی کو یقین آجائے کہ سب تعریفیں ای کی ہیں تو اس کے دل میں شرک کا خیال ہی نہ آئے کیونکہ جو کوئی کسی کی تعریف کرتا ہے وہ خدا کے جلوے کی تعریف ہوتی ہے۔

اگر کوئی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یا حضرت امیر علیہ السلام
کی شان میں قصیدہ کہنا ہے یا کہنا چاہتا ہے تو وہ یہ بجھتا ہے کہ یہ قصیدہ خدا

کے لیے ہے کیونکہ پنجبر اسلام اور حضرت امیر خدا کا عظیم جلوہ ہیں اور چونکہ
آپ خدا کا جلوہ ہیں اس لیے آپ کی مدح خدا کی مدح اور اس کے جلوے کی
مدح ہے۔ اگر آدی کو یقین ہو کہ سب تعریفیں اللہ ہی کی ہیں تو وہ خودنمائی
چھوڑ وے۔ یہ جو آدی اس قدر شیخی بھارتا ہے اور غرور کرتا ہے اس کی وجہ یہ
ہے کہ وہ اپنے آپ کونہیں بہچانا۔ مَنْ عَرَف نَفْسَهُ فَقَدُ عَرَف رَبُّهُ لَے جس
نے اپنے آپ کو بہچان لیا ، اس نے اپنے پروردگار کو بہچان لیا۔

آدی نہیں جانا کہ وہ خود کھے نہیں۔ اگر وہ بیہ بچھ لے اور اسے بیہ یقین ہوجائے کہ جو کچھ ہے، خدا کا ہے تو وہ اپنے پروردگار کو پچانا ہے۔

بات یہ ہے کہ ہم نہ خود کو پہچانے ہیں نہ خدا کو ، نہ ہمیں اپ آپ
پر ایمان ہے نہ خدا پر۔ نہ ہمیں یہ یقین ہے کہ ہم پر کھنہیں ہیں اور نہ ہمیں یہ
یقین ہے کہ جو پچھ ہے سب خدا کا ہے۔ جب یہ یقین نہ ہوتو خدا کے وجود
کے جتنے بھی دلاکل دیئے جا کی سب بیکار ہیں۔ انانیت ہر کام میں شامل ہے
اور یہ کہ میں کیا ہوں اور تم کیا ہو۔ ریاست و زعامت کے یہ دعوے انانیت ہی
کی وجہ سے ہیں۔ یہ انانیت ای وقت ہوتی ہے جب آدی خود بین ہوتا ہے۔

ا۔ ید حضرت ایرالمونین امام علی این الی طالب علیدالسلام کا ارشاد ہے۔ (غور الحکم و دور الکلم،آمی)

انسان برسب مصبتیں حب نفس کی وجہ سے آتی ہیں انسان پر جومصبتیں آتی ہیں حب نفس کی وجہ سے آتی ہیں کیونکہ آدى اپنى ذات سے محبت كرتا ہے حالانكه اگر وہ غور كرے اور سمجے تو اس كى ذات كوئى چيز نبيل ، نيد دوسرے كى چيز ب، اس ليے حب نفس درحقيقت حب غیر ہے۔ علطی سے اس کا نام حب نفس رکھ دیا گیا ہے۔ یہی علطی آ دمی کوخراب كرتى ہے۔ جوتكليفيں ہم سب ير آتى ہيں ان كى اصل وجه يمى حب نفس اور حب جاہ ہے۔ حب جاہ ہی ہے جو انسان کوفل کراتی ہے ، اس کو موت كے گھاك اتار ديتى ہے اور جہنم ميں لے جاتى ہے۔ حب نفس اور حب جاہ رَأْسُ كُلِّ خَطِيْنَةِ لِعِنى مرلفزش اور برائى كى جر ميں - جب انسان خود مين اور خود پند ہو جاتا ہے تو وہ جاہتا ہے کہ ہر چز پر خود ہی قبضہ کر لے اور غلط یا سی ح جس کواہے رائے میں رکاوٹ سمجھتا ہے اس کا دشمن ہوجاتا ہے۔ وہ ہر بات اینے ہی لیے چاہتا ہے اور کسی طرح کی حدود و قیود کا قائل نہیں رہتا۔

## سب تعریفیں اسی کی ہیں

اییا محسوس ہوتا ہے کہ کتاب اللی کی ابتداء ایک ایے مضمون سے ہوئی ہے جو تمام مسائل پر حاوی ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ جب اللہ تعالی فرہا تا ہے: اَلْحَمُدُ لِلَٰهِ سب تعریفیں اللہ کی ہیں تو شاید سب ہی مسائل سامنے آجاتے ہیں۔ یہ بین کہا کہ پچھ تعریفیں اللہ کی ہیں۔ اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ یہ سی آجاتے ہیں۔ یہ بین کہا کہ پچھ تعریفی اللہ کی ہیں۔ اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ ہیں ہے کہ اللہ تعالی قادر مطلق ہے لیکن میں تعریف تمہاری کر رہا ہوں خدا کی نہیں ، جب بھی سب تعریفیں اللہ ہی ہیں۔

یمی بات سب مصیبتوں اور تکلیفوں کا پیش خیمہ بن جاتی ہے۔

جب ية فرمايا كم ألْحَمْدُ لِلله تواس كمعنى يه بين كرتعريف كى سب اقسام ہر لحاظ سے اللہ کی ہیں۔ تم سجھتے ہو کہ کسی اور کی تعریف کر رہے ہو۔ يى ايك آيت تمام ماكل پر سے پردہ اٹھا ديتى ہے - اگراى ايك آيت پر آدى كو پورايقين مو - واضح رے كه بات يقين كى ہے - تو يمى ايك كلمه انان كے قلب كو ہرطرح كے شرك سے پاك كرنے كے ليے كافى ہے۔ جس مخص نے بیکہا ہے کہ میں نے شروع سے آخر عمر تک کسی طرح کا شرک نہیں کیا تو اس کے ایما کہنے کی وجہ یمی ہے کہ اس نے این وجدان سے اس حقیقت کومعلوم کرلیا اور بیحقیقت اس کے ضمیر میں جاگزیں ہوگئ ہے۔ دلیل اور بربان سے یہ بات حاصل نہیں ہوسکتی۔ دلیل اپنی جگد اچھی چیز ہے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ دلیل اچھی چیز نہیں۔ اس کی بھی ضرورت ہے لیکن کیل محض ایک ذریعہ ہے کسی مسئلے کو اپنی عقل کے مطابق سمجھ لینے کا۔ پہلے سمجھے اور پھر كوشش كرك اس برايمان لے آئے۔

#### پائے استدلالیاں چوبیں بود

فلفہ محض ذریعہ ہے، مقصد نہیں۔ یہ مسائل و معارف کوعقلی طور پر دلائل ہے بچھ لینے کا ایک ذریعہ ہے۔ دلائل کا کام صرف اتنا ہی ہے کہ بات عقل میں آجائے۔ '' پائے استدلالیاں چوہیں بود'' کا مطلب بہی ہے کہ دلائل لکڑی کے پاؤں ہیں۔ وہ پاؤں جن سے آدمی واقعی راستا طے تو کرسکتا ولائل لکڑی کے پاؤں ہیں۔ وہ پاؤں جن سے آدمی قطعاً راستا طے کر سکے اور جلوہ الہی کو دیجے وہ ایمان جو انسان کے دل میں جاگزیں ہو جائے اور وہ وجدان اور ذوق ہے دارد وہ وجدان کے سے درجہ بھی ایک ادفیٰ درجہ ہے۔ اس سے اور ذوق ہے۔ اس سے اور ذوق ہے۔ اس سے درجہ بھی ایک ادفیٰ درجہ ہے۔ اس سے

دوسرا درس

اَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيُطَانِ الرَّجِيُمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمَ اَلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اَلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

ہرسورت کی ہم اللہ مختلف ہے

بات بيہ ہورہی تھی كہ بسم اللہ ميں جار و مجرور كا تعلق كس لفظ سے ہے۔ ميں نے عرض كيا تھا كہ ايك اختال بيہ ہے كہ ہر سورت كى بسم اللہ كا تعلق اى سورت كے كى مناسب لفظ سے ہوجسے سورة الحمد ميں حمد سے۔

او نچ در ج بھی ہیں۔

امید ہے کہ انشاء اللہ ہم صرف قرآن کی تلاوت اور اس کی تفییر پروضنے پر اکتفانہیں کریں گے بلکہ ہرمسئے اور قرآن کے ہر لفظ پر کھمل یقین رکھیں گے۔ یہ وہ کتاب ہے جو آدمی کی اصلاح کرتی ہے اور اسے ایبا موجود بنانا چاہتی ہے جے خدا نے خود ایجاد کیا ہے اور اسم اعظم سے ایجاد کیا ہے۔ اللہ نے آدمی کو سب کچھ دیا ہے گر اس کی صلاحیتیں پوشیدہ ہیں۔ قرآن چاہتا ہے کہ آدمی کو اس ناقص درجے سے اٹھا کر اس اعلی درجے تک پہنچا دے جو اس کے لیے مناسب ہے۔ قرآن اس لیے آیا ہے۔ سب انبیّاء و رسل اس لیے آئے ہیں کہ انسان کی وظیری کریں ، اسے نصانیت کے میتی ترین کو کیس سے نکالیس جس میں وہ گرا ہوا ہے اور اسے جلوء حق دکھا کیس تاکہ وہ حق کے سواسب بچھ بھول جائے۔ خدا کرے کہ اس کے فضل سے یہ نعمت ہمیں بھی نصیب ہو۔

ے ایک بی معنی ہوتے تو پھر ایک سورت کی ہم اللہ اور دوسری سورت کی ہم اللہ میں فرق نہ ہوتا چانچ بعض لوگ اس بات کے قائل بھی ہیں کہ اصولی طور پر بسم الله كسى سورت كاجزونبين اوريد كهسورة الحمد مين بسم الله محض بركت كلية آئى إلىكن بير بات بھى تيج نہيں ہے۔ اگر بير مان ليا جائے كه سورة الحمد میں ہم اللہ کے جار و مجرور کا تعلق حمد سے ہے تو ایک اخمال سے ہے کہ الحمد میں ہر وہ حمد شامل ہوجس پر حمد كا لفظ صادق آتا ہے۔ مطلب يہ ہے كہ جو حمد كنے والا بھى حمركتا ہے وہ اللہ كے اسم سے ہوتى ہے كيونكہ حمركن خود بھی ایک اسم ہے۔ اس کے اعضاء و جوارح بھی اسم ہیں۔ انسان جوجم کرتا ہے وہ بھی ایک اسم ہے۔ اس لحاظ سے بھی ہر حد اللہ کے اسم سے ہوتی ہے۔ آپ خود بھی ایک اسم ہیں۔ زیر بھی ایک اسم ہے۔سب اسائے البی ہیں یعنی اساء کے مظاہر کیونکہ سے سب اللہ کی نشانیاں ہیں۔ اللہ ان کا وجود میں لانے والا یا فاعل وجود ہے۔ فاعل وجود اور فاعل طبیعی میں کئی لحاظ سے فرق ہے۔ ایک فرق سے کہ جو شے مبداء اللی سے صادر ہوتی ہے جے فاعل اللی بھی کہتے ہیں وہ ای مبداء ومصدر میں فنا ہوتی ہے۔ اس کی اپنی کوئی حیثیت نہیں ہوتی۔ ایک مثال سے یہ بات کی حد تک سمجھ میں آسکتی ہے۔ اگرچہ بیمثال موجودات اور فاعل البي پر پوري طرح منطبق نہيں ہوتی كيونكه ان كا تعلق اس مثال سے بہت بلند ہے۔ بہرحال سورج اور اس کی شعاعوں کی مثال لیجے۔ شعاعوں کا سورج سے الگ کوئی وجود نہیں۔ یہی صورت فاعل البی کی ہے۔ اس سرچشمہ نظر سے جو بھی وجود میں آتا ہے اس کی کسی لحاظ سے کوئی آزاد حیثیت نہیں ہوتی بلکہ وہ اپنی پیدائش کے وقت بھی اس سرچیٹے کامختاج ہے اور

وجود کی وہ روشنی ایک لیمے کے لیے بھی ہٹالے جس سے اس کا وجود قائم ہے بہ بھی وہ موجود باتی رہ سکے۔ چونکہ کسی موجود کی اپنی کوئی مستقل حیثیت نہیں اس لیے وہ اپنے سرچشے میں گم اور فنا ہے۔

ہر ممکن اینے تحقق اور بقا دونوں میں مختاج ہے

ممكن الله كا نام ، الله كافعل ، زمين وآسان كا نور اور نو رخدا كا ظهور ہے۔الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْارُضِ خدا كنور كا ظهور به ليكن عين خدا نبيں ہے۔مكن ، جو ظاہر ہے اس كا مبداء ظهور سے ايبا تعلق ہے كہ ظاہر مبداء ظهور ميں اس طرح فنا ہے كہ اس كا اپنا كوئى مستقل وجود نبيں ، اس ليے كہا گيا ہے كہ الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْلاَرْضِ.

اگر بیتلیم کرلیا جائے کہ الحمد میں الف لام استغراق کا ہے اور ہم اللہ اس متعلق ہے تو معنی بیہ ہوں گے کہ جو بھی حمد کرنے والا کوئی حمد کرتا ہے اس کا تحقق ہم اللہ ہے ہوتا ہے۔ حمد کرنے والا چونکہ خود اسم اللہ ہے ، اس لیے ایک لحاظ سے حامد اور محمود (حمد کرنے والا اور جس کی حمد کی جاتی ہے) دونوں ایک ہی ہیں۔ ایک ظہور ہے ، دوسرا مظہر ہے آئٹ تحملاً آئٹنیٹ علیٰ دونوں ایک ہی ہیں۔ ایک ظہور ہے ، دوسرا مظہر ہے آئٹ تحملاً آئٹنیٹ علیٰ نفیسک آنا آغو دُبِک مِنک (تو ایبا ہی ہے جیسے کہ تونے خود اپنی تعریف کی ہوئی ہوتا ہے اس کی ہوتا ہوں) چونکہ حامد ، محمود میں فنا ہے اس کی ہو یا محمود خود اپنی تعریف کرتا ہوں) چونکہ حامد ، محمود میں فنا ہے اس نیس اس لیے کوئی جیسی کہ سکتا کہ میں اس کی تعریف کرتا ہوں۔ وہ خود ہی اپنی تعریف کرتا ہوں۔ وہ خود ہی جاتی تعریف کرتا ہوں۔ وہ خود ہی جاتی تعریف کرتا ہوں۔ وہ خود ہی جاتی تعریف کرتا ہے کیونکہ حامد (تعریف کرنے والا) محمود (جس کی تعریف کی جاتی ہوتا ہے ) میں فنا ہے۔

ای طرح اپنی بقا کے لیے بھی۔ کوئی بھی موجود ایبانہیں ہے کہ اگر اللہ اس

ایک اور اخمال سے ہے کہ الحمد میں الف لام استغراق کا نہ ہو جو كثرت پر دلالت كرتا ہے بلكہ بغير كسى تعين اور بغير كسى خصوصيت كے مطلق حمد مراد موراس صورت من بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّجِيْمِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ مِن حمد ے مراد ہوگی مطلق حمد بالعینین۔ اس اختال کی صورت میں معنی پہلے اختال كے برعكس موں كے اور مارى حمد فى الواقع الله كى حمد نبيس موگى - فقط اس كى اپنی ہی کی ہوئی حد اس کی ہوگی کیونکہ اس کی ذات غیر محدود ہے اور دوسرا جو کوئی بھی حد کرتا ہے اس کی حرمتعین اور محدود ہوتی ہے۔ محدود جو حد کرتا ہے ، وہ غیر محدود کی حمد نہیں ہوتی۔ پہلے احمال کی صورت میں ہم نے کہا تھا کہ ہر حمد خدا ہی کی ہوتی ہے یہاں تک کہ جب آپ سمجھتے ہیں کہ کسی خوبصورت خط كى تعريف كررے بين تب بھى وہ درحقيقت خط كى نہيں بلكہ الله كى تعريف ہوتی ہے، جب آپ کا خیال ہوتا ہے کہ آپ دنیا کی تعریف کررہے ہیں تب بھی وہ اللہ ہی کی تعریف ہوتی ہے۔ ای بنا پر ہم نے کہا تھا کہ ہر جمہ جا ہے حمد كرنے والا كوئى بھى ہو، اى كى حمد ہوتى ہے اور اى كو پہنچتى ہے كيونكه دنيا ميں نہ کوئی کمال ہے نہ جمال۔ کمال بھی فقط اس کا ہے اور جمال بھی اس کا۔ اللہ کے سواکسی بھی چیز کا کوئی مستقل وجود نہیں۔ اگر اللہ اپنا جلوہ اٹھا لے تو موجودات میں ہے کوئی چربھی باتی ندرہے۔

#### موجودات خدا كا جلوه بي

موجودات كا وجود خدا كے جلوے ہے ہے۔ پہلے اخمال كى صورت بيں ہم نے يہ كہا تھا كه موجودات خود خدائے عزوجل كا جلوہ اور نور بيں اُللَّهُ فُورٌ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرُضِ الرَّجلوہ ہٹاليا تو كسى موجود كا وجود باقی ندرہے۔

چونکہ موجودات خدا کا جلوہ ہیں اور مدح کمال ہی کی ہوا کرتی ہے البذا کوئی تعریف بھی غیر اللہ کی نہیں ہوتی اس لیے کہ ذات باری کے کمال کے علاوہ کوئی کمال ہے ہی نہیں۔ وہی کمال ہے ، وہی ظہور کمال ہے ، اس کی ذات میں بھی کمال ہے، صفات میں بھی کمال ہے، مقام ظہور میں بھی کمال ہے اس لے سارے عالم کے کمالات ای کا کمال ہیں۔ جوکوئی کی مدح کرتا ہے وہ كال كى مح ہونے كے باعث اس كى مح ہوتى ہے ، اى كے ليے ہوتى ہے۔ یہ بات پہلے اختال کی صورت میں تھی۔ دوسرے اختال کی صورت میں گو وہ بھی اختال ہی ہے جمر مطلق ہوگی نہ کہ محل حمد حمطلق سے مراد وہ حمد ہے جس میں نہ کوئی قید ہونہ غیر کا تصور اس میں شامل ہو۔ جوجمہ ہم کرتے ہیں وہ بالکلیہ حمد متعین اور متعین کی حمد ہے کیونکہ موجود مطلق تک جماری رسائی نہیں ہے اور نہ بی ہمیں اس کا اوراک ہے اس لیے ہم اس کی حمد کیے کر عکتے بين آپ جب ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ كُتِ بين ، اس وقت بهي آپ كواس حقيقت الحقائق کا ادراک نبیں ہوتا کہ آپ اس کی حمد کرعیں۔

مرادحمہ کا ہرمصداق ہے اور دوسرے اختال کی بنا پرمطلق حمد بلاکسی قید کے۔

ایک صورت میں کوئی بھی جمد غیر خدا کی جم نہیں ہوتی۔ دوسری صورت میں کوئی جم جمد غیر خدا کی جم نہیں ہوتی البتہ محدود جمد ہوتی ہے۔
میں کوئی جمد ، مطلق جمد کے معنی میں خدا کی نہیں ہوتی البتہ محدود جمد ہوتی ہے۔
اس صورت میں اَلْتُحَمُدُ لِللّٰهِ کے معنی ہوں گے کہ مطلق جمد بلاکی قید کے۔
اللّٰہ کی جمر صرف اس نام ہے ہوتی ہے جو اس کے شایاں ہے۔ یہ بھی فقط ایک اختال ہے۔ ایک اور اختال ہیہ ہو کہ بسم اللّٰہ کا تعلق سورت ہے ہی نہ ہو۔
چنانچ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ بسم اللّٰہ جار و مجرورفعل مقدر ظَهَ رَ سَحَعَلَق بین یعنی ظَهُوَ اللّٰو بُحُودُ اب بِسُم اللّٰهِ الرَّ حُمْنِ الرَّحِیمِ کے معنی یہ ہوئے کہ جو چز بھی وجود میں آتی ہے یعنی اللّٰہ کا جو چز بھی وجود میں آتی ہے یعنی اللّٰہ کا عام موجودات کے ظہور کا سرچشمہ ہے۔ یہ اللّٰہ کا نام وہی ہے جس کے متعلق ایک روایت میں ان الفاظ میں آئی ہے:

اِنَّ اللَّهُ خَلَقَ الْمَشِيَّةَ بِنَفُسِهَا وَ خَلَقَ الْاَشْيَاءَ بِالْمَشِيَّةِ الله فَ مَن الله عَلَى الله على مشيت كوخود اى سے پيدا كيا -

مشیت ہے مراد وہی ظہور اول ہے جے اللہ تعالی نے بلاواسطہ تخلیق کیا ہے۔ باقی سب چیزوں کی تخلیق مشیت سے ہوئی ہے۔ یہ وہی وجود ہے جو ظَهَرَ اللّهُ جُودُ میں ہے۔ اس احمال کی بنا پر کہ بسسم اللّهِ اللّهُ حَمٰنِ الوَّحِیمِ کا تعلق سورت سے نہیں بلکہ کسی خارجی شے سے ہے ، اہل اوب نے بھی است سورت سے نہیں بلکہ کسی خارجی شے سے ہے ، اہل اوب نے بھی است بور الفاظ مقدر مانے است عین رمیں مدد جاہتا ہوں) اور اس طرح کے دوسرے الفاظ مقدر مانے ہیں۔ است عین کی افظ بھی مناسب ہے۔ گواہل اوب کے ذہن میں سے بات نہ ہو، لیکن سے واقعہ ہے کہ اگر کہیں استعین باللّه بھی آئے گا تو اس کا مطلب بھی است خویس بیاست مطلب بھی است خویس بیاست مطلب کرے گا ، الله الله بھی استعانت طلب کرے گا ، الله الله بھی استعانت طلب کرے گا ، الله

ے نام ہی ہے کرے گا۔ ایبانہیں ہوسکتا کہ کوئی شخص اللہ کے نام کے بغیر مدد طلب کرے۔ بہرحال میم اللہ کے الفاظ مقصود نہیں ، نہ اَسْتَعِینُ وغیرہ کوئی رسی چیز ہے بلکہ یہ ایک حقیقت ہے کہ ہر چیز میں اللہ کے نام کا ہی ظہور ہے ، اسی لیے اس کے نام سے مدوطلب کی جاتی ہے۔

ای ظہور سے مدد طلب کی جاتی ہے اور ای ظہور کی مدد سے سب کھے ہوتا ہے۔ استعانت کے معنی ہیں رجوع الی اللہ۔

کو ہارے ادیب اس تصور سے بھی ناآشنا ہیں۔ یہ تو تھا اس کا بیان کہ ہم اللہ کا تعلق کس لفظ سے ہے۔ اسم کے متعلق میں نے عرض کیا تھا كداسم استى كى علامت اور نشانى ب اوركون ى چيز ب جومتى كى نشانى نه ہو۔ آپ جس چیز کو بھی دیکھیں گے تو یہی یا ئیں گے ، وہ وجود اللہ جل شانۂ کا ظہور اور اس کی نشانی ہے البتہ بیضرور ہے کہ علامت اور نشانی کے بھی مدارج ہیں۔ بعض نام تو ایسے ہیں جو ہر لحاظ سے اس کی نشانی ہیں۔ بعض کا درجہ اس ے کم تر ہے۔ ای طرح درجہ بہ درجہ سب موجودات ہیں لیکن سب اس کا ظہور اور اس کی نشانیاں ہیں۔سب اس کے نام کا جلوہ ہیں۔ گوفرق مراتب الى جله إلى روايت من آيا ع: نَحْنُ اسْمَاءُ اللهِ الْحُسُنى لَي يعنى ہم اللہ کے اچھے نام ہیں البتہ مقام ظہور میں سب سے ارفع واعلیٰ نام حضرت ني كريم محمصلي الله عليه وآله وسلم اور ائمه طاهرين صلوات الله عليهم بين جو نقائض سے پاک ہوکر سرالی الحق کے بلند ترین مرتبے پر پہنچ۔

وہ ہماری طرح نہیں جو ابھی تک نفسانیت کے گڑھے میں پڑے

- 12 2 97

ا- الماجعفر صادق عليه اللام سے روايت ب: نَحْنُ وَاللَّهِ أَسْمَاءُ الْحُسْنَى (اصول كافى)

ہجرت الی اللہ

ہم نے تو ابھی چانا بھی شروع نہیں کیا جبکہ پچھ لوگ ایسے ہیں جو نہ صرف یہ کہ اس گڑھے سے نکل گئے بلکہ بجرت بھی کر گئے۔ ارشاد باری ہے:
وَمَنْ يَنْ خُورُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِوًا إِلَى اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ يُلُدِ كُهُ
الْسَمَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ اَجُرُهُ عَلَى اللّٰهِ لَلهِ لِيمِي جوشِمُ الله اور اُس کے رسول کی
اللّٰهِ وَ بَعْنَ جَوْفُ الله اور اُس کے رسول کی
طرف بجرت کے لیے اپنے گھر سے نکلا پچر اسے موت نے آلیا تو اللہ اے
اللہ عالی مرت کے لیے اپنے گھر سے نکلا پچر اسے موت نے آلیا تو اللہ اسے
اللہ کا ای مرت کے لیے اپنے گھر سے نکلا پچر اسے موت نے آلیا تو اللہ اسے
اللہ کا ای مرت کے ایک مرت کے ایک کھر اسے موت کے آلیا تو اللہ اسے
اللہ کا ای مرت کے ایک کھر سے نکلا پچر اسے موت نے آلیا تو اللہ اسے
اللہ کا ای مرت کے ایک کھر سے نکلا پھر اسے موت نے آلیا تو اللہ اسے

ایک اخمال یہ ہے کہ یہاں ہجرت سے مراد این نفس سے اللہ کی طرف جانا ہواور اپنے گھر سے مراد خود آ دمی کا اپنائنس ہو۔ پچھ لوگ ایسے ہیں جواس اندهیرے گھریعنی اپنی نفسیات کے دائرے سے نکل کر اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت کے ارادے سے چلے یہاں تک کہ موت نے انھیں آلیا لیمنی وہ خود کھے نہ رہے بلکہ فنا فی اللہ ہو گئے ، ان کا اجر اللہ پر ہے۔ مطلب یہ ہے کہ ان کا اجر خود اللہ ہے۔ جنت اور اس کی نعمتوں کی ان کے زدیک کوئی اہمیت نہیں۔ ان کا مطلوب ومقصود صرف اللہ ہے۔ جو مخص نفسانیت کے ظلمت کدہ سے نکل کر اللہ اور اس کے رسول کی طرف چل پڑا، اس كا اپنا كھ فيليں رہا۔ اس كے ليے جو كھ ہے، اللہ كا ہے۔ جو شہود كے اس م تے پہنے گیا،اس کا اجراللہ پ ہے۔ غرض کھے لوگ تو ایسے ہیں کہ جرت كر كے منزل پر پہنچ كے اور ان كا اجر اللہ ہے جبكہ كچھ دوسرے لوگ ايسے ہيں کہ ہجرت تو انھوں نے بھی کی لیکن وہ فنا کی منزل تک پہنچ نہ کیے۔ اس کے بعد کچھ ہم جیے ہیں جنھوں نے سرے سے جرت ہی نہیں

ا- سورة نباء: آيت ١٠٠

کی اور ابھی تک اندھروں ہی میں ہیں۔ ہم صرف دنیا اور دنیا کی چیزوں میں گم ہیں ، بلکہ انانیت اور خود پرتی میں بھی گرفتار ہیں ابھی تک نفسانیت کے اندھرے کو کیس میں محبوس ہیں۔ ای لیے ہمیں اپنے سوا پچھ بھائی نہیں دیتا۔ اندھرے کو کیس میں محبوس ہیں۔ ای لیے ہمیں اپنے سوا پچھ بھائی نہیں دیتا۔ ہم جو پچھ چاہتے ہیں صرف اپنے لیے چاہتے ہیں۔ ہم جو پچھ ہیں کہ جو پچھ ہیں ، ہم جو پچھ چاں سب بھے ہے۔ ہمیں ابھی تک ہجرت کرنے کا خیال ہم جی ہیں۔ ہماری سوچ ای دنیا تک محدود ہے۔

#### ستر سال اس طرف

جو تو تیں خدا کی طرف سے ہمیں ودیعت ہوئی ہیں ہم انھیں رو تو نہیں کرتے لین ایا ہے کہ ہم ان سے یہیں کا کام لیتے ہیں۔ ہم بچھتے ہیں كہ جميں جيشہ يہيں رہنا ہے۔ جول جول وقت كزرتا ہے ہم اس سرچشے اور اس جگہ سے دور ہوتے جاتے ہیں جس کی طرف ہمیں جرت کرنی جاہے۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک وفعہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم این اصحاب کے ساتھ تشریف فرما تھے کہ اچا تک بڑے زور سے کی چیز کے گرنے كى آواز آئى \_ صحابہ نے جران ہوكر يوچھا كہ يدكيا ہوا؟ روايت كے مطابق رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا که ایک بچرجبنم کے درمیان میں ار الحک رہا تھا۔ اب سر سال کے بعد اس کوئیں میں گرا ہے جو جہنم کے دوسرے کنارے پر واقع ہے۔ بیای کے گرنے کی آواز ہے۔ کہتے ہیں کہ بیہ ممتیل ہے اس بد اطوار آدمی کی جوستر سال کی عمر پاکر مرگیا۔ ہم بھی اس كر سے كى طرف جارہے ہيں۔ ميں اى برس كى عمر ميں أدهر چلا جاؤں كا اور پچھ برسول میں آپ بھی دوسری طرف چلے جا کیں گے۔

ہماری جو حالت ہے ای وجہ سے ہے اور ہم پر جو پچھ گزرتی ہے ،
اس کی وجہ یہی حب نفس اور انانیت ہے۔ ای بات کو ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے کہ اعدای عَدُوِک نَفُسُکَ الَّتِی بَیْنَ جَنْبَیْکَ تہمارا برتین وَثَن تہمارا وہ نفس ہے جو تہمارے اپنے پہلو میں ہے۔ نفس ہر و ثمن سے بڑا اور خطرناک و ثمن ہے۔ نفس کے بارے میں اس سے خت اور کوئی تجیر نہیں ہو عتی نفس ہی سب بتوں کو جنم ویتا ہے۔ انسان سب سے زیادہ ای بت کی عبادت کرتا ہے۔ اسے زیادہ تر لگاؤائی سے ہے۔ جب تک آدی اپنی نفس کے اس بت کو پاش پاش نہ کر دے وہ خدا کا نہیں ہوسکتا۔ بت اور خدا ایک ساتھ جمع نہیں ہو سکتے۔ خود پرتی اور خدا پرتی کا ساتھ ممکن نہیں۔ جب تک ہم نفسانیت کے بت خانے اور نفد اپنی ماتھ جمع کے بت سے نجات نہ پالیں ، اللہ تعالیٰ کی طرف رن کئی سے بی بت خانے اور نفد اپرست ہوں ، لیکن دراصل بت پرست ہیں۔

ہم زبانی خدا کا نام لیتے ہیں لیکن ہمارے ول میں خود اپنا ہی خیال
بیا ہوتا ہے۔ ہم نماز پڑھتے ہیں تو اپنے فائدے کے لیے ، اگر ہم خدا کے
طالب ہیں تو وہ بھی اپنے لیے۔ ہم نماز میں زبان سے تو کہتے ہیں ایگاک نعبُدُ
وَاِیگاک نَسْتَعِیْنُ لیکن فی الواقع عبادت اپنفس کی کرتے ہیں۔ ہماری ساری
توجہ ہمارے اپنے ہی اوپر مرکوز رہتی ہے۔ ہر چیز ہمیں پنے ہی لیے چاہیے۔
سب مصیبتوں اور برائیوں کی جڑ بہی آدی کی انانیت اورخود پرسی ہے۔

لڑائی جھگڑوں کی وجہ انانیت ہے دنیا کی سب لڑائیاں آدمی کی انانیت ہی کی وجہ سے ہوتی ہیں۔ مہم

مومن آپس میں نہیں لڑتے۔ اگر دو آدمیوں میں لڑائی ہو تو سمجھ لیجئے کہ وہ مومن نہیں۔مومنوں میں لڑائی نہیں ہوتی۔

جب آدمی کا ایمان درست نہ ہواور اے اپ فائدے کے سواکس بات سے غرض نہ ہو، تو وہ میں چاہتا ہے کہ ہر چیز پر خود ہی قضہ کرلے۔ یہیں ے جھڑے پیدا ہوتے ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ بیدمند میں لے لوں ،آپ چاہتے ہیں کہ آپ لے لیں۔ اب یہ دونوں باتیں تو ممکن نہیں ، البذا جھڑا پیدا ہوا۔ میں چاہتا ہوں کہ یہ قالین میں لے لوں ،آپ چاہتے ہیں کہ آپ لے لیں۔ میں چاہتا ہوں کہ یہ خیالی کری مجھے ملے ، آپ چاہتے ہیں کہ آپ کو ملے۔ جب ایک ہی چیز آپ بھی لینا چاہتے ہیں اور میں بھی لینا چاہتا ماں تو لامحالہ جھڑا ہوگا۔ اگر کوئی شخص اس ملک پر قبضہ کرنا چاہتا ہے اور کوئی دوسرا بھی يى چاہتا ہے تو پھر جنگ ہوگى۔ سب لڑائياں اور جنگيں خودغرضى كى لڑائياں ہیں۔ دنیا کی سب جنگیں شخصیتوں اور ان کے مفادات کے نکراؤ کے نتیج میں بریا ہوتی ہیں لیکن چونکہ اولیاء اللہ میں انائیت نہیں ہوتی ، اس لیے ان کے مايين جنگ بھي نبيس موتى - اگر سب اولياء كى ايك جگه جمع بھى موجاكى أو وه مجھی آپس میں نہیں اڑیں گے کیونکہ ان میں مجھی باہمی مخالفت نہیں ہوگی کہ سب اولیاء جو کھ کرتے ہیں خدا ہی کے لیے کرتے ہیں۔ ان میں خودی ہوتی ای نبیں کہ باہم کشاکش ہواور وہ ایک دوسرے کے مزاہم ہوکر جھڑا کریں۔ ان سب كا سرچشمه ايك ب- ان كى سمت ايك ب- يوتو بم بين لہ اندھرے کؤئیں میں پڑے ہوئے ہیں ، جس میں ایبا اندھرا ہے کہ اس ے بڑھ کر اندھرامکن نہیں۔ یہ اندھرا انانیت کا ہے۔ جب تک ہم انانیت سے نہیں تکلیں کے اس کو کی سے نہیں نکل سکتے۔ ہم اپنی خود غرضی سے شیطان ہمارے اوپر مسلط ہے ، جو وہ کہتا ہے وہی ہم کرتے ہیں۔ ہم اس کنو کیس سے ای وقت نکل سکتے ہیں جب ہم اس منزل سے ہجرت کرکے انبیاء اور اولیّاء کی تعلیم پر عمل کریں اور خود پرتی کو چھوڑ دیں۔ اگر ہم ایبا کریں گئے تو ہمیں وہ کامیابی نصیب ہوگی جو ہمارے وہم و گمان میں بھی نہیں۔ گئو ہمیں وہ کامیابی نصیب ہوگی جو ہمارے وہم و گمان میں بھی نہیں۔ جو شخص بھی درجہ کمال تک پنچنا چاہتا ہے اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ یہ ہجرت کرے۔

جهاداكبر

جو محف انانیت کے گڑھے سے نکلنے کا خواہشند ہو ، اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس بجرت کے لیے مجاہدہ کرے۔ ایک مدیث میں ہے کہ ایک دفعہ پچھ صحابہ کی جہاد سے واپس آئے تو رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ان سے فرمایا تم جہاد اصغر کر کے آئے ہو و بَقِي عَلَيْكُمُ ٱلْجِهَادُ الْآكْبَرُ ابھی جہاد اکبرتمہارے ذمے باقی ہے۔ یہ جہاد اکبرنفس کے خلاف جہاد ہے۔ ونیا کے باقی سب جہاد ای جہاد کے تابع ہیں۔ اگر اس جہاد میں ہم کامیاب ہو جا کیں تو پھر جو جہاد بھی ہم کریں گے وہ واقعی جہاد ہوگا لیکن اگر اس جہاد میں کامیاب نہ ہوں تو باتی سب جہاد کار شیطان ہیں۔ اگر کوئی مخص اس لیے جہاد میں حصہ لیتا ہے کہ اسے کوئی کنرمل جائے یا روزی کا بندوبست ہو جائے تواس كا اجرائى چيزوں كا حصول بيكن جو فخص الله كے ليے جہاد كرتا ب اس كا اجر بھى اللہ كے ذمے ہے۔ كام كى نوعيت ميں فرق ہوتا ہے۔ اس كام میں جو ہم کرتے ہیں اور اس کام میں جو اولیاء کرتے ہیں ، زمین و آسان کا فرق ہے کیونکہ دونوں کا مقصد اور منشا جدا ہے۔ دومروں کو پچھ نہیں سجھتے۔ سب پچھ اپنے آپ ہی کو سجھتے ہیں۔ جس بات میں مارا فاکدہ ہو، اس کو تو ہم قبول کر لیتے ہیں لیکن جہاں ہمیں اپنا فاکدہ نظر نہ آئے ، ہم حق بات کو بھی مان کر نہیں دیتے۔ اگر بات ہمارے مطلب کی ۔ تو ہمیں فوراً اس کا یقین آ جا تا ہے ، لیکن اگر ہمارے خلاف ہو تو بھی آ سانی ہے لیقین نہیں آ تا۔ یہ سب انا نیت ہے۔ ہماری ، تمہاری اور ساری نوع بشری مصیبتوں کا باعث یمی رویہ ہے۔ سب جھڑا خود غرضی اور خود پرتی کا ہے۔ میں اپنا مطلب نکالنا چاہتا ہوں آپ اپنا۔ جب تک یہ صورت ہے تو للہیت کہاں ؟ یہ تو نفس پرتی ہے۔ پھر اس گر ھے سے نکلنے کی کیا صورت ہے ؟ کہاں ؟ یہ تو نفس پرتی ہے۔ پھر اس گر ھے سے نکلنے کی کیا صورت ہے ؟ یہ بت خانہ خود انسان کے اندر ہے جس سے نکلنا آ سان نہیں۔ اس سے نجات یہ بیت خانہ خود انسان کے اندر ہے جس سے نکلنا آ سان نہیں۔ اس سے نجات سے لیے ایک غیبی ہاتھ کی ضرورت ہے جو انسان کی دیگیری کرے اور اسے اس گر ھے سے نکالے۔ انبیاء ای غرض کے لیے آئے ہیں۔

انبياء عليهم السلام كى بعثت كالمقصد

منام انبیاء علیم السلام جومبعوث ہوئے ہیں اور سب آسانی کا ہیں جو نازل ہوئی ہیں ، وہ سب اس لیے آئی ہیں کہ آدی کو اس بت خانے سے تکالیں۔ اس بت کو توڑیں اور لوگوں کو خدا پرست بنا کیں۔ سب انبیاء ای لیے آئے ہیں کہ اس دنیا ہیں ، جو شیطانی دنیا ہے ، خدائی نظام قائم کریں۔ یہاں شیطان کی حکومت ہے۔ شیطان ہمارا حکمران ہے اور ہم سب اس کے تابع فرمان ہیں۔ نفسانی خواہشات شیطان کا جلوہ ہیں۔ ہم جو کام کرتے ہیں وہ شیطانی ہوتا ہے کیونکہ سب سے بڑا شیطان خود ہمارانفس امارہ ہے۔ اس کے شیطانی ہوتا ہے کیونکہ سب سے بڑا شیطان خود ہمارانفس امارہ ہے۔ اس کے شیطانی ہوتا ہے کیونکہ سب سے بڑا شیطانی خود ہمارانفس امارہ ہے۔ اس کے ہوتے ہوئے ہمارا کوئی کام بھی خود غرضی اور خود پرسی سے خالی نہیں ہوتا۔

#### ہاری عبادت جنت کے لیے ہے

ہماری سب عبادت سرتا سراپ لیے ہے۔ جو زیادہ نیک اور صالح بیں وہ جنت کے لیے عبادت کرتے ہیں۔ جنت کو درمیان سے نکال دیجئے پھر دیکھئے کہ کون عبادت کرتا ہے۔ علی البتہ رہ جاتے ہیں کیونکہ انھیں عبادت سے عشق تھا اور وہ عبادت کو گلے لگائے ہوئے تھے۔ غیشق البعبادة وَعَانَفَهَا اصولاً جنت کے لیے عبادت کوئی بات نہیں۔ جو شخص نفسانیت سے نکل کر فنا کے مرتبے تک پہنچ گیا اس کے نزدیک جنت کی تعتوں کی کوئی حقیقت نہیں۔ وہ ان کی پروا بھی نہیں کرتا۔ جس کو اَدُر کے اُ الْمُونُ کُ کا مرتبہ بل گیا ، اس کے لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس لیے جنت اور جہنم سب برابر ہیں۔ اَدُنہٰی علیٰی ذَاتِ اللّٰهِ تَعَالٰی وہ فدا کی حمد اس نے اللہ کو عبادت کا مستحق جانا ہے۔ یہ مرتبہ ان کو عادت صرف اس لیے طاصل ہوتا ہے جوعبادت کے عاشق ہیں۔ وہ معبود کی عبادت صرف اس لیے کہ اس کے دو عبادت کی عاشق ہیں۔ وہ معبود کی عبادت صرف اس لیے کہ تیں کہ وہ عبادت کا اہل ہے۔

اور بھی مراتب ہیں جن کا ہمیں خیال بھی نہیں گر پہلا قدم یہ ہے کہ آ دمی نفسانیت کو چھوڑ کر انانیت کے گڑھے سے نکل جائے۔

اس کے لیے پہلی شرط میہ ہے کہ وہ قیام کرے ، اللہ کے لیے قیام کرے ، جاگ جائے اور ہماری طرح سوتا نہ رہے۔ اس وقت ہم گو بظاہر جاگ رہے ہیں مگر دراصل ہم سورہے ہیں۔ ہمارا جاگنا جانوروں کا سا جاگنا ہے۔ یہ انسانوں کی می بیداری نہیں۔ ظر

> ہیں خواب میں ہنوز جو جاگے ہیں خواب میں ای لیے کہا گیا ہے:

اَلنَّاسُ يَنَامُ وَإِذَا مَاتُوا إِنْتَبَهُوا يَعِيْ "لُوَّلُ سورت بين مرت ي

حکم الہی کی تغییل میں خلوص دیکھا جاتا ہے کیا اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بلا وجہ فرمایا تھا کہ

من الله على عليه السلام من عِبَادَةِ النَّقَلَيْنِ يعنى الم على عليه السلام صَرْبَةُ عَلِي يَوُمَ الْحَنُدَقِ الْفَصَلُ مِنْ عِبَادَةِ النَّقَلَيْنِ يعنى الم على عليه السلام كى جنگ خندق ميں ايك ضرب جن وانس كى عبادت سے افضل ہے؟

بظاہر میضرب کی کوتل کرنے کے لیے ایک وار سے زیادہ پچھ نہ تھی کہاں اس کا ایک اور رخ بھی ہے اور وہ سے ہے کہ اس وقت اسلام کو کفر کی متحدہ طاقت کا سامنا تھا۔ اگر اس دن مسلمانوں کو فلست ہو جاتی تو اسلام کا وجود ہی معرض خطر میں پڑ جاتا۔ اس لیے عمرو بن عبدة د کے مقابلے میں اشخے والے ہاتھ کی ایک ضرب کو اتن اہمیت حاصل ہوئی کہ وہ ضرب تقلین کی عبادت سے بڑھ گئی۔ میہ حدیث رسول کا ایک پہلو ہے۔ اس حدیث کا ایک دوسرا پہلو وہ خلوص اور للبیت ہے جو اس عمل میں مضر تھی۔ اس حدیث کا ایک دوسرا پہلو وہ خلوص اور للبیت ہے جو اس عمل میں مضر تھی۔ اس وقت جب نام علی علیہ السلام دشمن کے سینے پر سوار تھے، اس نے آپ کے فرق اقد س پر تھوک دیا۔ آپ فورا اس کے سینے پر سے اتر گئے کہ مبادا آپ کا عمل خلوص اور للبیت کی سطح ہے گر جائے اور اس میں ذاتی انتقام کا جذبہ شامل ہو جائے۔ اور اللبیت کی سطح ہے گر جائے اور اس میں ذاتی انتقام کا جذبہ شامل ہو جائے۔ ایر سے افضل ہے۔ یہی وہ روح

ہے جو عبادت کو سیح معنی میں عبادت بناتی ہے۔ ظاہر میں تو مشرک اور مؤحد،
ہت پرست اور وہ جو بتوں کو نہیں پوجتے سب ایک ہی طرح کے کام کرتے
ہیں۔ ظواہر کی حد تک کوئی خاص فرق نہیں۔ ابوسفیان بھی نماز پڑھتا تھا اور
معاویہ تو امام جماعت بھی تھا اور ان کے ظاہری اعمال ایک ہی طرح کے تھے
لیکن وہ چیز جو نماز کو رفعت بخشق ہے وہ اس کی روح ہے۔ اگر یہ روح موجود
ہے تو نماز عبادت الی ہے ورنہ تھن دھوکا اور دکھاوا ہے۔ ہمارا یہی حال ہے کہ
ایک دوسرے کو دھوکا و ہے ہیں۔

اس وقت معلوم ہوگا کہ کس خواب غفلت میں تھے اور اب کیا افراتفری مجی ہے۔ إِنَّ جَهَنَّمَ لَـمُحِيْطَةٌ بِالْكَافِرِيْنَ لِلَّهِيْنِ ' جَہْم كافروں كو گھير لے گی۔''

مطلب سے ہے کہ اس وقت گھیرے ہوئے ہے۔ آدی پر چونکہ نشہ طاری ہے اس لیے اسے ادراک نہیں ہوتا۔ جب بیانشہ اتر جائے گا تو وہ دیکھے گا کہ آگ ہی آگ ہے۔ اس راستے پر چلنا تو سب ہی کو ہے۔ اس میں تو چارہ نہیں۔ بہتر سے ہے کہ ہم خود ہی بیدار ہوجا کیں اور جس صراط متنقیم پر چلنا چاہے اس پر چلیں اور انبیاء کے زیر تربیت ہوجا کیں۔

انبیاء کیہم السلام انسان بنانے کے لیے آئے ہیں سب انبیاء اس لیے آئے کہ انسانوں کی اصلاح کریں۔ کوئی ایسانی نہیں آیا جس کا مقصد انسان کی اصلاح نہ ہو۔ عدل وانصاف قائم کرنے کے معنی بھی انسانوں کی اصلاح ہی ہیں۔ کسی چیز کو عدل ای وقت کہہ سے ہیں جب وہ انسان سے صادر ہو۔ ای طرح ظلم کا مرتکب بھی انسان ہی ہوتا ہے۔ عدل قائم کرنے کا مطلب ہے ظالم کو عادل ہیں بدل دینا ، مشرک کومومن بنا دینا۔ انبیاء کا کام ان لوگوں کی کایا پلٹنا ہے کہ اگر ان کو ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے تو وہ ہاویۂ جہنم ہیں جاگریں۔ انبیاء ہتلاتے ہیں کہ جھی راستا ہیہ ہے۔ اس راہ پر چلو۔ افسوس ہارے حال پر کہم نے ابھی تک سے راستا اختیار نہیں کیا۔ ستر برس کی عمر ہوگئی پھر بھی راہ راست پر نہیں آئے۔ ہم نے ابھی تک

ا سورهٔ مخلوت: آیت ۲۸

#### جوانول سے خطاب

آپ لوگ ، جوجوان بین اس راه کو بہتر طور پر اپنا سکتے ہیں۔ ہمیں چوڑے کہ ہماری طاقت ختم ہو چکی ہے۔ آپ اے نفس کا تزکیہ ہم ے بہتر كر كتے ہيں۔ بر هول كے مقابلے ميں آپ عالم ملكوت سے زويك تر ہيں۔ بگاڑ نے آپ میں ابھی تک اس طرح جو نہیں پکڑی ہے۔ ابھی بگاڑ کم ہے۔ ابھی اس کی ایسی افزائش نہیں ہوئی جیسی بڑھوں میں ہوچکی ہے لیکن روز بروز بگاڑ بڑھتا جارہا ہے۔جتنی در کریں گے اتنی ہی مشکل ہو جائے گی۔ بڈھا اگر انی اصلاح کرنی جاہے تو بہت مشکل ہے البتہ جوان کی اصلاح جلد ہو جاتی ہے۔ ہزاروں جوانوں کی اصلاح ہوسکتی ہے مگر ایک بدھے کی اصلاح نہیں ہوتی اس لیے اس کام کو بردھانے پر مت چھوڑ ہے۔جوانی بی میں کام شروع كرديجة - ابھى سے اپ آپ كو انبيائے كرام كى تعليم كا تابع بنائے۔ يمي نقط أغاز ہے۔ يہيں سے سفر كرنا ضرورى ہے۔ انبيائے كرام نے راستا وكها ديا ہے۔ ہم رائے سے ناواقف ہيں جبكہ انبيائے كرام رائے سے واقف جیں۔ وہ اس راہ کے شناسا ہیں اور جانتے جیں کہ سلامتی کا راستا کون سا ہے۔ انھوں نے اس رائے کی نشاندہی بھی کردی ہے۔ اگر آپ سلامتی جاہتے ہیں تو ان کے بتلائے ہوئے رائے پر چلئے۔ اپنانس کی طرف آہتہ آہتہ توجہ كم يجيئ بيركام فورا نهيل بوگاليكن آپ بندريج نفسانيت كو جهوز كت بين-

ماری سب خواہشات ایک دن خاک میں ال جائیں گی۔ ان کی طرف توجہ میں سراسر مارا نقصان ہے۔ وہی چیز باقی رہے گی جس کا تعلق خدا سے ہے۔ قرآن مجید فرما تا ہے:

مَا عِندَ كُمْ يَنفُدُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ لَلهِ يَعِيْ "جَو يَحَوِيْهِ اللهِ بَالِ عِن "جَو يَحَوِيْهِ اللهِ عَلى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

## نفس يركمل فتح تك كوشش

ہماری اور آپ کی اس وقت جو حالت ہے ، کوشش کیجئے کہ یہ حالت بدل جائے۔ جن لوگوں نے کفار کے خلاف جہادوں میں کامیابی حاصل کی ، انحوں نے بھی اس کی پروانہیں کی کہ ان کے ساتھ کتنی جمعیت ہے۔ وہ بھی تو تھے جنھوں نے کہا تھا: '' بخدا! اگر سارا عرب جنگ کے لیے میرے خلاف متحد ہو جائے تب بھی میں میدان چھوڑ کرنہیں بھا گونگا'' تو یہ در حقیقت فلاف متحد ہو جائے تب بھی میں میدان چھوڑ کرنہیں بھا گونگا'' تو یہ در حقیقت ان کے عظمت ایمان کی دلیل تھی اور خدا کے ساتھ معاطمے میں کسی مخلوق کی رضا شامل نہ تھی اس لیے کہ جو پچھ خدا کے لیے ہو اس میں ناکامی کا

ا سورهٔ نمل: آیت ۹۲

١٠ سيام على عليد السلام في كها تها: وَاللَّهِ لَوْ تَظَاهَرَتِ الْعَرَبُ عَلَى قِتَالِي لَمَا وَلَيْتُ عَنْهَا.
 ١٥ سيام على عليد السلام في كها تها: وَاللَّهِ لَوْ تَظَاهَرَتِ الْعَرْبُ عَلَى قِتَالِي لَمَا وَلَيْتُ عَنْهَا.

سوال نہیں پہائی کا کیا ذکر۔ پھر بھاگ کر جاؤ گے کہاں؟ جو لوگ جہاد اور پیش قدی کرتے تھے، وہ اپنی اور اپنے مفاد کی پروا کے بغیر آگے برھے تھے۔ انھوں نے انتہائی حد تک اپنے نفس کے خلاف جہاد کیا تھا۔ جو اس سے بلند درج پر تھے، ان کانفس کے خلاف جہاد بھی ای مناسبت سے بڑھا ہوا تھا۔ درج پر تھے، ان کانفس کے خلاف جہاد بھی ای مناسبت سے بڑھا ہوا تھا۔ جب تک نفس کے خلاف جہاد نہ ہو، پچھ نہیں ہوسکتا۔ آدمی جب تک دنیا سے منہ نہ موڑے، اپنی خواہشات کو نظرانداز نہ کر دے وہ آگے نہیں بڑھ سکتا۔ دنیا دراصل نفسانی خواہشات ہی کا نام ہے۔ ہر شخص کی خواہشات ہی اس کی دنیا جب دنیا جس کے منا کی خراہشات ہی کا نام ہے۔ ہر شخص کی خواہشات ہی اس کی دنیا جب دنیا جس اس کی دنیا جب سے کہ دنیا جب سے کہا کہ دنیا جب سے کہا کہ دنیا جب اس کی دنیا جب اس کی دنیا جس دنیا کی خرمت کی گئی ہے، عالم طبیعی کی خرمت نہیں کی گئی۔

دنیا وہی ہے جو آپ کے اندر موجود ہے۔ جب آپ اپنے نفس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تو آپ ہی خود دنیا ہوتے ہیں۔ ہر شخص کی دنیا اس کے اندر ہے۔ای کی ندمت کی گئی ہے۔

چاند، سورج اور نیچرکی کی چیزی ندمت نہیں کی گئی بلکہ ان کی تو تعریف کی گئی ہاکہ ان کی تو تعریف کی گئی ہے۔ یہ تو سب اللہ تعالیٰ کی نشانیاں اور اس کی قدرت کے مظاہر ہیں۔ جو چیز انسان کو قرب اللی ہے محروم رکھتی وہ دنیا ہے اور یہ دنیا خود آدی کے اپنے ہاتھ میں ہے بینی یہ دنیا اس کی اپنے نفس کی طرف توجہ ہے۔ آدی کے اپنے ہاتھ میں ہے بینی یہ دنیا اس کی اپنے میں کامیابی ہو اور خدا کرے ہمیں نفسانیت کے گڑھے سے نکلنے میں کامیاب ہوئے ہیں اور جھوں اولیاء اللہ ہی ہیں جو اس گڑھے سے نکلنے میں کامیاب ہوئے ہیں اور جھوں نے اس بلا سے نجات پائی ہے وَ اَذُرَ کَھُمُ الْمَوْنُ عَدِ

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيُمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّجِيُم اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّجِيْم اَلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

حق اورخلق

گفتگویہ ہورہی تھی کہ بیسم اللّٰہ میں اسم کس لفظ سے متعلق ہے۔ اس بارے میں چنداخمالات میں نے عرض کئے تھے۔

ان مائل میں سے بعض کا مجھنا اس امریر موقوف ہے کہ بیمعلوم ہو کہ خدا اور مخلوق کے درمیان تعلق کی نوعیت کیا ہے۔ ہم عموماً اس تعلق کا ذکر یا تو توتے کی طرح رئے رٹائے الفاظ میں کر دیتے ہیں یا بھی بھی دلائل بھی دیدیے ہیں۔ اس سے او نیا درجہ کھے دوسرے ہی لوگوں کا حق ہے۔ بہرحال موجودات کاحق تعالی سے تعلق اس نوعیت کانہیں ہے جس طرح کا تعلق ایک موجود کا دوسرے موجود سے ہوتا ہے مثلًا باپ کا بیٹے سے یا بیٹے کا باپ ہے۔ باب بیٹے کا تعلق تو وہ تعلق ہے جو دو ایسے موجودوں کے درمیان ہوتا ہے جن میں ہے ہر ایک کا وجود مستقل ہواور ساتھ ہی ان میں مجھ تعلق بھی ہو۔ اس سے برز تعلق کی مثال سورج اور اس کی کرنوں کی ہے۔ یہاں بھی سورج اور اس کی کرنیں دومختلف چیزیں ہیں اور ایک حد تک ان کا اپنا الگ الگ وجود ہے۔ ایک اور طرح کے تعلق کی مثال انسان کی ذات اور اس کے زہنی وجسمانی قوی کی ہے مثلاً قوت باصرہ یا قوت سامعہ، کیکن ان میں بھی

انسان کی ذات سے ایک طرح کی مغایرت پائی جاتی ہے اور یہ تو تیں اور انسان کی ذات شے واحد نہیں ہیں۔ ان تمام مثالوں کے برخلاف موجودات کا تعلق حق تعالیٰ سے جو سرچشمہ وجود ہے بالکل مختلف نوعیت کا ہے۔ جن تعلقات کا ہم نے اوپر ذکر کیا ، ان میں سے کسی پر بھی قیاس نہیں کیا جاسکا۔ خالق اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بجلی سے تعییر کیا گیا ہے جیسے خالق اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بجلی سے تعییر کیا گیا ہے جیسے فالق اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بجلی سے تعییر کیا گیا ہے جیسے فالمان اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بجلی ہے تعییر کیا گیا ہے جیسے فالق اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بجلی ہے تعییر کیا گیا ہے جیسے فالق اور مخلوق کے تعلق کو کتاب و سنت میں کئی جگہ بیا ہے ہے۔

وَبِنُورٍ وَجُهِكَ الَّذِي تَجَلَّيْتَ بِهِ لِلْجَبَلِ فَجَعَلَهُ دَكًّا.

ایک جگه قرآن مجید میں ہے:

الله أنسوق عن الأنفس حِينَ مَوْتِهَا لله الله موت كووت وقت الله موت كووت الله موت كووت الله موت كووت الوكول كى روح قبض كرنا ملك الموت كا كام ہے۔ اگر كوئى آدى كى كوقل كر دے تو أس كے متعلق بھى كہا جاتا ہے كہ فلال شخص نے فلال شخص كو مار ڈالا۔

ای طرح اگر وَمَا دَمَیْتَ اِذُ دَمَیْتَ کا تجزیه کیا جائے تو یوں کہا جا کے گا کہ

> مَّا رَمَیْتَ اِذُ رَمَیُتَ رَمَیُتَ وَمَا رَمَیُتَ

ال صورت میں درحقیقت مجلی مقصود ہے کیونکہ بیرسب ایک مجلی ہے ایک نور ہے۔ اگر ہم اس مفہوم پر دلیل کی روشنی میں یا بغیر دلیل کے بھی غور کریں تو ان آیات ہے متعلق کچھ مسائل ذہن میں آتے ہیں۔

ا- سردة افراف: آيت ١٢٣

اس احمال کی رو سے بیسم الله الو محمن الو جیم کے معنی اس سے مختلف ہوں گے جو دوسرے احمال کی رو سے ہوتے ہیں۔ اسم کے مفہوم میں کثرت اور میں کثرت اور میں کثرت اور مقام تفصیل ملحوظ ہے۔ اللہ اس اعظم پرحق تعالیٰ کی ججل ہے۔

#### موجودات میں تجلی

موجودات میں اسم اعظم کی ججلی ہے۔ اللہ کا نام رحمان ، رحمانی کی ججلی ہے۔ اللہ کا نام رحمان ، رحمانی کی ججلی ہے مقام فعل میں۔
ججل ہے مقام فعل میں۔ اس طرح رحیم ، رحیمیت کی ججلی ہے مقام فعل میں۔
کس صورت رَبِّ الْمُعَالَمِینُنَ اور اِیٹاکَ نَعُبُدُ وغیرہ کی ہے۔ دوسرے احمال کی روسے حمد ، حمد مطلق ہے بغیر کسی قید کے۔ اس احمال کی روسے اللہ ، رحمان اور رحیم وغیرہ کا تصور بھی قدرے مختلف ہے۔ پہلے احمال کی روسے اسم سے مرادسہ موجودات تھے۔

ہر موجود اپنے ہر عمل کے لحاظ سے ایک الگ اسم تھا اور عمل کے بدل جانے سے ایک مختلف اسم بن جاتا تھا گر دوسرے اختال کی رو سے حمد مطلق ہے۔ مطلق حمد اللہ ، رحمان اور رحیم کے ناموں کے ساتھ۔

مطلق حمر حق تعالی سے مخصوص ہے یعنی وہی اپنی حمد کرتا ہے۔ مطلق حمد کرتا ہے کے ساتھ جو مقام ذات کے ظہور کا نام ہے یعنی مقام ذات کے ظہور کا نام ہے یعنی مقام ذات میں اپنے ناموں کے ساتھ حمد کرتا ہے۔ اللہ مقام ذات میں اسم جامع ہے نہ کہ مقام ظہور میں۔ اللہ کا ہر نام مقام ذات میں اس کا جلوہ ہے۔ رحمان نام ہے رحمانیت کا مقام ذات میں۔ رحم نام ہے رحمیت کا مقام دات میں۔ رحم نام ہے رحمیت کا مقام

الحد كے معنى كے متعلق يہلا احمال مم نے يد بيان كيا تھا كداس ميں الف لام استغراق كا مواور حمد سے مراد موتمام تعریفیں یعنی اس لفظ میں كثرت كا مفہوم ہو اور اى طرح اسم كے لفظ ميں بھى كثرت كا مفہوم ہو۔ اس لحاظ ے الْحَمْدُ لِلَّه ك ايك احمالي معنى يہ ہوئے كہ جو حربهى ہوتى ہے وہ حق تعالى بی کی ہوتی ہے کیونکہ جو تعریف بھی کی جاتی ہے وہ اُس کے کسی نہ کسی جلوے کی جاتی ہے اور ہر جلوے میں ای کا ظہور ہے۔ سورج کا ظہور اس کی شعاعوں میں ہے یا انسان کی ذات کا جوظہور اس کی قوت باصرہ اور سامعہ میں ہے، حق تعالیٰ کا ظہور تمام موجودات ومخلوقات میں اس سے کہیں بڑھ کر ہے، اس لیے جو تعریف بھی ہوتی ہے وہ حق تعالیٰ ہی کے مظاہر کی ہوتی ہے اور چونکہ تمام موجودات حق تعالی کی نشانیاں ہیں اس کیے بیاسب اس کے اساء اور نام ہیں۔ دوسرا احمال ہم نے سے بیان کیا تھا کہ سے مفہوم پہلے مفہوم كے برعكس موكا اور معنى يہ موں كے كمكسى تعريف كرنے والے كى تعريف بھى الله کی تعریف نہیں ہوتی۔ گو اس صورت میں بھی تمام مظاہر اس کا ظہور ہیں اور حد بھی انھیں مظاہر کی ہوتی ہے لیکن ہاری حمد نہ علی الاطلاق ہوتی ہے اور نہ اس ذات مطلق کی ہوسکتی ہے۔

لین چونکہ تمام کٹر تیں ای وجود مطلق کی وحدت میں گم اور جذب ہوجاتی ہیں اور ان کامستقل وجود باتی نہیں رہتا اس لیے اس صورت میں بھی ایک لحاظ ہے حمد ای وجود مطلق کی ہوگی۔ فرق صرف کٹرت اور وحدت کے اعتبار کا ہے۔ اگر کٹرت پر نظر کی جائے تو ہر حمد ای کی حمد ہوتی ہے۔ ای طرح لفظ اسم میں بھی کٹرت کا اعتبار ہوگا۔ اس لحاظ سے ہر موجود اسم الہی ہوگا اور

ذات بیں۔ رب وغیرہ کی بھی یمی صورت ہے۔ فلنے بیں یعنی اعلیٰ فلنے بیں جو عام اور معروف فلنے سے مختلف ہے ان مفاہیم و معانی کے دلائل بھی موجود بیں مگر اولیاء کی بات اور ہے۔ انھوں نے سلوک کی منازل طے کرکے ان مسائل کا اوراک اور مشاہدہ کیا ہے۔

#### مشابدات انبياء عليهم السلام

اولیاء اپنے مشاہدات لوگوں سے بیان نہیں کر سکتے۔ قرآن شریف بھی جو نازل ہوا ہے ، وہ ہم تک متزل حالت (اعلیٰ وارفع حقائق کو گھٹا کر سادہ اور آسان انداز میں پیش کرنا) میں پہنچا ہے تا کہ ان لوگوں کو مخاطب کر سکے جو ابھی تک نفسانیت کی قید میں ہیں اور گمراہی کے گڑھے میں پڑے ہوئے ہیں۔ خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبان اور ہاتھ بندھے ہوئے سے آپ لوگوں کے سامنے حقائق کو صاف صاف بیان نہیں کر سکتے سے بلکہ حقائق و معارف متزل حالت میں پیش فرماتے ہے۔ معانی کے لئظ سے قرآن مجید کے فتلف مدارج ہیں۔ قرآن مجید سات یا ستر بطون اللہ لوٹ یہ اس درجے تک پہنچا ہے کہ وہ ہمارے لیے قابل فہم ہو اور اس کے مضامین اس درجے تک پہنچا ہے کہ وہ ہمارے لیے قابل فہم ہو اور اس کے مضامین ماری محد ودعقل میں آسکیں۔

الله تعالى في خود اپنا تعارف كراتے ہوئے اونث كى مثال بيان فرمائى ہے: أَفَ كَلا يَنْ ظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ تَلِي يعني "كيا بياوگ اونٹ كونيس ديمجھے كه كيسا (عجيب) پيدا كيا گيا ہے؟"

یہ گربیں دیگر انبیاء کی زبان میں بھی تھیں اور ان کے ول میں بھی تھیں جن کی وجہ ہے وہ حقائق کا اس طرح اظہار نہیں کر سکتے تھے جس طرح وہ حقائق ان تک چینچتے تھے۔ ای لیے وہ مثالوں کی مدد سے بات کو ایک حد تک ہمیں سمجھانے کی کوشش کرتے تھے۔ جب اونٹ کی مثال دے کر اللہ تعالیٰ کے وجود کو سمجھایا جائے تو باآسانی یہ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ ہمارا اپنا درجہ کیا جائے تو باآسانی یہ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ ہمارا اپنا درجہ کی جانوروں کا سا ہے اور جوعلم ومعرفت ہمیں اس طرح حاصل ہوتا ہے ظاہر ہے وہ بھی حد درجہ ناقص ہی ہے۔

انبیّاء کے سلط میں ایک جگہ قرآن مجید میں آیا ہے: فَلَمَّا تَبَحَلِّی رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَخًا وَّخَرَّ مُوسلی صَعِقًا یعیٰ" جب اُن کے پروردگار نے پہاڑ پر بجلی فرمائی تو وہ ریزہ ریزہ ہوگیا اور مویٰ بے ہوش ہوکر گر پڑے۔" پر بجلی فرمائی تو وہ ریزہ ریزہ ہوگیا اور مویٰ بے ہوش ہوکر گر پڑے۔" الله نے حضرت مویٰ علیہ السلام کی خصوصی تربیت کی اور وہ سلوک کی منازل سے گزرے تو انھوں نے بارگاہ الہی میں عرض کی ذرب آویسٹی انظر والیٰک کے

ا علامه مجلسي، بحار الانوار ع ٨٩، ص ٢٢ سورة غاشيد: آيت ١٤

ا- مروفظ: آیت ۱۰۰

۲- سورهٔ اعراف: آیت ۱۲۳

يعني " پروردگار! ميس تخفي ديکھوں۔"

ظاہر ہے کہ ایک بزرگ نبی خود خدا کو ظاہری آئے ہے ویکھنے کی تو ورخواست نبیس کر سکتے اس کیے رویت کا مطلب وہی ہوگا جو رائی یعنی و یکھنے والے اور مرئی جے دیکھا جائے دونوں کے حسب حال ہو اور اللہ کی الیم رویت حاصل نہیں ہوسکتی۔ بہرحال حضرت موی علیہ السلام نے اللہ سے کہا: رَبّ أرنِي أَنْظُرُ إِلَيْكَ تُوجُواب آيالَنُ تَوَانِي لِعِينُ " ثَم مِجْهِ مِرَّزَنْبِين وكيه سكتے۔" شايداس كا يه مطلب تھا كه جب تك تم موى ہو يعنى تمہارى ہتى فنا نہیں ہو جاتی ،تم مجھے نہیں و مکھ سکتے لیکن حق تعالیٰ نے حضرت موی علیہ السلام كو مايوس نبيس كيا ، اس لي مزيد فرمايا: أنظُو إلَى الْجَبَل بهار كى طرف ويمحو اس پہاڑ کا کیا مطلب ہے؟ کیا اس سے کوہ طور مراد ہے؟ کیا جو بچلی حضرت موی علیه السلام برنبیس موعتی تھی ، اُس پہاڑ پر ہوعتی تھی ؟ کیا اُس وقت اگر م كه لوگ كوه طور پرموجود موت تو وه بهى اس مجلى كو د يكھتے ؟ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ اور أُنْفُورُ إِلَى الْجَبَلِ مِن يك وعده بـ ايك ملاقات كا ذكر بـ فرمايا: ثم تَهِين و كَيْ كَتْ وَلْكِنِ انْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوُفَ تَــرَانِـيُ لِي عِنْ '' ليكن پهاڑكي طرف ديھو۔اگريداني جگه قائم رہا تو تم مجھ كو و کیے سکو گے۔'' اختال میہ ہے کہ اپنی جگہ قائم رہنے سے مراد وہیں ٹوٹ پھوٹ جانا ہواور پہاڑے مراد حضرت موی علیہ السلام کے نفس میں جو پچھ انانیت باتی رہ گئی تھی وہ ہو۔ جملی کے نتیج میں بہاڑ ڈھے گیا ، لیعنی وہ انانیت کی حالت بالكل ختم ہولئی و بحر مُوسلى صَعِفَ العِنى موى عليه السلام فنائية. كے ورج تک بھی گئے۔

ار مورهٔ اعراف: آیت ۱۲۳

حفرت موی علیہ السلام کا بیہ واقعہ ہمارے لیے تو محض ایک قصہ ہے لیکن انبیّاء کے لیے ایک مثاہدہ اور تجربہ ہے۔ چونکہ ہم ابھی تک انانیت کے ظلمت کدہ میں امیر ہیں ، اس لیے بیہ تجربہ ہمارے لیے قصہ کے پرائے میں بیان کیا گیا ہے۔ پہاڑ اور طور کی بات ہم جیسوں کے لیے گئی ہے۔

## بچلی کے معنی

ہم جیسوں کے خیال میں بجلی ایک نور تھا جے حضرت موی علیہ السلام
نے کوہ طور پر دیکھا۔ دوسروں نے بھی شاید دیکھا ہو۔ کیا خوب! گویا وہ بھی
کوئی ایسا نور تھا جے سب محسوں کر سکتے اور دیکھ سکتے تھے۔ جرئیل امین رسول خدا
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سامنے قرآن کی تلاوت کیا کرتے تھے لیکن وہاں
موجود دوسرے لوگ بھی اے سن سکتے تھے؟ ہم اصلیت کی پرچھا کیں سے بھی
عافل ہیں۔ ہماراعلم دور سے بی سائی باتوں تک محدود ہے۔

انبیاء کی مثال ای فخص کی ہے جس نے کوئی خواب دیکھا ہویا کوئی مثاہرہ کیا ہولیکن نہ تو وہ خود اپنی بات کہ سکتا ہواور نہ دوسروں میں اس کی بات بچھنے کی صلاحیت ہو۔ یہی حال انبیاء کا ہے کہ نہ وہ کہہ سکتے ہیں ، نہ ہم سجھ سکتے ہیں۔ انھوں نے کہا ہے لیکن ہمارے لیے نہیں کیونکہ ہم صرف وہی باتیں سمجھ سکتے ہیں جو ہمارے سمجھنے کی ہیں۔ قرآن میں سب پچھ ہے ، شری باتیں سمجھ سکتے ہیں جو ہمارے سمجھنے کی ہیں۔ قرآن میں سب پچھ ہے ، شری اور فاہری احکام بھی اور وہ قصے بھی جن کے مغز تک تو ہماری رسائی نہیں البت ہم ان کا ظاہری مطلب سمجھ لیتے ہیں۔ پچھ باتیں ایک ہیں کہ ان سے ایک معرت کو طب بہ حد تک تو سب استفادہ کر سکتے ہیں لیکن باشما یکوف الفرا آن مَن خُوطِبَ بہ حد تک تو سب استفادہ کر سکتے ہیں لیکن باشما یکوف الفرا آن مَن خُوطِبَ بہ حد تک تو سب استفادہ کر سکتے ہیں لیکن باشما یکوف الفرا آن مَن خُوطِبَ بہ حد تک تو سب استفادہ کر سکتے ہیں لیکن باشما یکوف الفرا آن مَن خُوطِبَ بہ حد تک تو سب استفادہ کر سکتے ہیں لیکن باشما یکوف استفادہ حضرت رسول کر یم

ہے جس کو دیکھایا سنا جاسکے یا الفاظ میں ادا کیا جاسکے۔نہ وہ کی کیفیت کا نام ب لیکن اے ایک آسان شکل دیدی گئی ہے تاکہ ہم جیسے اندھے اور بہرے بھی اس سے استفادہ کرسکیں۔ جولوگ قرآن سے واقعی مستفید ہوئے تھے ، ان کی تربیت ایک بالکل مخلف انداز پر ہوئی تھی۔ ان کا کتاب اللہ سے فیض حاصل كرنے كاطريقه بھى كچھاور بى تھا۔جس سرچشے سے قرآن نازل ہوا ہے ،اس سرچشم کی طرف ان کی توجہ کی نوعیت بھی اس صورتحال سے مختلف تھی جو مارے یہاں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا جلوہ عالم غیب سے ظاہر ہوتا ہے اور درجہ بدرجہ متزل ہوكر عالم طبيعي تك پنتجا ہے۔جس طرح عالم طبيعي يا عالم جسماني و ظاہري میں اور عالم غیب کے بے شار مراتب اور مدارج میں فرق ہے ، ای طرح ہم جیسوں کے ادراک میں جو اُن سے بالاتر ہیں اور پھر اُن کے ادراک میں جو اور بھی بالاتر ہیں ، فرق ہے۔ ادراک کا بلندترین مرتبہ اولیاء ، خاصان خدا اور انبیّاء کو حاصل ہے۔ وہ اس مرتبے پر ہیں کہ ان کے لیے وہ جلوہ ہے جو موی عليه السلام نے ديكھا تھا اورجس كا ذكر قرآن ميں ہے: تسجسلنى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ اور وعائے ات میں ہے کہ بِنُورِ وَجُهِکَ الَّذِی تَجَلَّیْتَ بِهِ لِلْجَبَلِ ای سلط مين جب درخت يرجيل موكى تو حضرت موسيٌّ كوآواز آكى: إنَّنِي أنَّا اللَّهُ ليسب سی ہے۔ ان میں سے ہر چیز اپنی جگہ ممل ہے۔ رہا یہ سوال کہ اگر ہم قرآن کو سيكهنا چابين تو كياكرين، تو اس معنى مين بيد مسائل سيصف سكهانے كے نبيس بين-

قرآن کی تفییر

جب ہم قرآن اور اس کی تغیر پر نگاہ ڈالنا چاہتے ہیں تو ہمارے

ال سورة ط: آيت ١٢

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی کر سکتے تھے۔ دوسرے اس سے محروم ہیں البت وہ نفوس قدسیہ جنھیں آپ نے تعلیم دی اور وہ اولیاء جو آپ کی تعلیم سے بہرہ مند ہوئے وہ ضرور سجھتے ہیں۔

قرآن روح الا مين كو توسط بے رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم كو قلب مبارك پر نازل ہوا تھا جيسا كه خود قرآن ميں ہے كه نَوْلَ بِهِ الرُّونُ خُ الْاَ عِنْ عَلَى قَلْبِكَ لَلَّهِ يَعِنْ 'اس كو روح الا مين لے كر نازل ہوئے اور آپ كے دل پراسے القا كيا۔'' نيز ہر باراس كا نزول پہلے ہے متزل حالت ميں ہوا يہاں تك كه حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم تك پہنچا۔ رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم خود نزول كے اس مقام تنزل پر ہیں جو ایک ایسا مقام ہے كہ خود 'اس' سے ليتے ہیں۔ إِنَّ النَّوْلُنَاهُ فِينُ لَيُسَلَةِ الْفَلَدِ لِينَ مَو اَكِ اَسِا مَا اَلَّهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَا مَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الل

خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن عالم بالا سے تنزل کرکے حضرت نجی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قلب پر نازل ہوا۔ اس کے سواکوئی چارہ کار ہی نہ تھا کیونکہ تنزل کے بغیر قرآن امکان پذیر ہی نہ تھا لہٰذا ضروری ہوا کہ تنزل کرتا ہوا اور مختلف بطون سے گزرتا ہوا اس مقام تک پہنچ جائے کہ اس کی حقیقتیں الفاظ کے سانچے میں ڈھل جا کیں۔

قرآن کی ماہیت

اصل میں قرآن الفاظ کے مجموعے کا نام نہیں ہے ، نہ کوئی ایسی چیز

ال حورة شعراء: آيت ١٩٢

رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کی البحض رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کواس گروه کی وجہ سے سب سے زیادہ البحض اور پریشانی کا سامنا تھا۔ آپ کو پریشانی میتھی کہ جوقر آن آپ کے قلب پر وحی الٰجی کے ذریعے نازل ہوا تھا۔ آپ اسے کس کوسمجھا کیں ؟

شاید بہت ی باتیں سوائے اس محف کے جو ولایت تامہ کے درج پر فائز تھا اور کی کے سامنے بیان نہیں کی جاعتی تھیں۔ اگر بیرروایت سیج ہے کہ آپ نے فرمایا تھا مَا اُوْذِی نَبِی مِشْلَ مَا اُوْذِیْتُ (کی نی نے ایی تکلیف نہیں اٹھائی جیسی کہ میں نے اٹھائی ہے) تو ممکن ہے اس کے ایک معنی یہ بھی ہوں کہ جو پچھ آپ دوسروں تک پہنچانا چاہتے تھے، وہ نہیں پہنچا کتے۔ اگر کسی محض تک کوئی بات پنچ اور وہ اے دوسرول تک پنچانا چاہ گرنہ پنچا سکے تو ظاہر ہے کہ اے اس کا شدت سے احماس ہوگا کہ اے دوسروں سے بہت زیادہ معلوم ہے مرخواہش کے باوجود وہ ان تک اپنی بات نہیں پہنچا سکا۔ اس کی مثال ایس ہے جیے کوئی باپ چاہتا ہے کہ اس کا بچہ سورج کو دیکھے لیکن بچہ نابینا ہے۔ ظاہر ہے کہ اے اس کا کتنا احساس ہوگا؟ باپ ول و جان سے جاہتا ے کہ بچے کو سمجھائے لیکن آخر کیا کہے کہ بچہ سورج اور اس کی روثی کو سمجھ لے؟ مفہوم کو جس عنوان سے بھی بیان کرے مفہوم واضح نہیں ہوسکتا۔ وہ نیچ کے نابینا ہونے اور الفاظ کی نارسائی کےسبب مجور ہے۔

الْعِلْمُ هُوَ الْجِجَابُ الْاکْبُرُ يعنى سب سے بڑى ركاوت بى علم ب جو انسان كوعقلى مسائل اور كليات ميں الجھا كرمعرفت كى راه پر چلنے سے باز ركھتا ہے۔ اولياء كے ليے تو علم سب سے بڑا جاب ہے۔ علم جتنا زيادہ ہوگا، اتى بى بڑى ركاوٹ ثابت ہوگا۔ انسان چونكہ خود پرست ہاں ليے وہ اپنے

سامنے یہی مشہور اور متداول تفاسیر ہوتی ہیں جو ہمارے ہاتھوں میں ہیں۔ ان میں سے بعض تفاسیر میں ان مضامین کا بھی کچھ ذکر ہے لیکن اس کی صورت اندھے بہروں کے بڑھنے بڑھانے کی ہے۔قرآن میں سب سائل موجود بیں لیکن ای کے لیے جو اُس کو سمجھ سکے۔ إنسمَا يَعُوفُ الْقُرُ آنَ مَنْ خُوطِبَ به (قرآن کو وہی جانتا ہے جواس کا مخاطب ہے)۔اس مرتبے کی طرف قرآن كى ان آيات مين اشاره ب: نَسزَلَ بِسِهِ السرُّوُحُ الْآمِينُ عَلَى قَلْبِكَ اور إِنَّا أَنُوَ لُنَاهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدُرِ رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم كسوا جوقر آن کے مخاطب اولین ہیں کوئی اور قرآن کی حقیقت کا مشاہدہ نہیں کرسکتا۔ یہاں سوال عقلی ادراک کا نہیں۔ دلیل و برہان کا یہاں سیجھ دخل نہیں۔ یہ تو مشاہدے کا سوال ہے اور مشاہدہ بھی تیبی مشاہدہ۔ بید مشاہدہ نہ آ تکھ سے ہوتا ہے نہ ذہن سے اور نہ ہی عقل سے بلکہ بی قلب سے ہوتا ہے اور قلب بھی نبی كا جوقلب عالم بـ رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم في قرآن كى حقيقت كا مشاہدہ کیا ہے۔ وہ قرآن کے مخاطب کی حیثیت سے اسے جانتے پہیانتے ہیں مگر وہ بھی صرف مثالوں کے پیرائے میں اور الفاظ کے پروے میں ہی بیان كر كے ہيں۔ جو آدمی اندھا ہو ہم اے كيے سمجھا كتے ہيں كه سورج كی روشی كيا ہے؟ ہم اس كوكس زبان سے سمجھائيں عے؟ ہم الفاظ كبال سے لائيں عے؟ صرف يمي كه علتے ميں كه روشى سے اجالا ہو جاتا ہے۔ وہ جس نے نور د يكها ہے ، اسے جس نے نور نہيں و يكها كيا بتلائے ؟ جس كى زبان ميں كره ہے وہ اس سے کیا کے جس کے کانوں میں گرہ ہے۔ انبیاءعلیم السلام کی زبان میں ایس ہی گرہ تھی اور اس لیے تھی کہ سننے والوں میں ان کی بات سننے اور سمجھنے کی صلاحیت مفقو دکھی۔

محدودعلم پر پھولانہیں ساتا اور سجھتا ہے کہ جو پچھ ہے یہی ہے۔ ہاں اگر اللہ تو فیق دے اور آدمی جلد اپنی خام خیالی سے باز آجائے تو اور بات ہے۔

علم میں اجارہ واری کا رجحان

جی شخص نے جوعلم پڑھ اور سکھ لیا ہے ، وہ سجھتا ہے کہ بہی علم سب

پچھ ہے اور سب کمالات ای پر موقوف ہیں۔ فقیہ سجھتا ہے کہ فقہ کے سوا و نیا

میں اور کوئی علم ہے ہی نہیں۔ عارف خیال کرتا ہے کہ جو پچھ ہے عرفان ہے۔
فلفی کا خیال ہے کہ فلفے کے ماسوا سب بیکار ہے۔ انجینئر سجھتا ہے کہ جو پچھ

ہے انجینئری ہی ہے۔ آج کل علم اس کو سمجھا جاتا ہے کہ جس کا فبوت

مشاہدے اور تج بے وغیرہ ہے ہو۔ باقی کوعلم سمجھا ہی نہیں جاتا۔ غرض علم ہم

مشاہدے اور تج بے وغیرہ ہے ہو۔ باقی کوعلم سمجھا ہی نہیں جاتا۔ غرض علم ہم

مشاہدے اور تج بے وغیرہ ہے ہو۔ باقی کوعلم سمجھا ہی نہیں جاتا۔ غرض علم ہم

مشاہدے اور تج بے وغیرہ ہے ہو۔ باقی کوعلم سمجھا ہی نہیں جاتا۔ غرض علم ہم

علم تجاب اکبر ہے۔

جس علم کو چراغ راہ ہونا چاہے تھا وہی سندراہ ہے۔ جس علم سے
ہدایت کی توقع تھی وہی ہدایت کے رائے میں رکاوٹ ہے۔ سب رکی علوم کا
یہی حال ہے۔ علوم انسان کو وہ کچھ نہیں بننے دیے جو اے بنتا چاہیے۔
وہ آدی میں خود پرسی کی فہیج خصلت پیدا کرتے ہیں۔ فیر تربیت یافتہ ذہمن پ
علم کا یہی اثر ہوتا ہے کہ وہ آدی کو پیچھے کی طرف لے جاتا ہے۔ جتنا علم کا
انبار بردھتا جاتا ہے، اس کے نقصانات بھی استے ہی زیادہ ہوتے جاتے ہیں۔
منگلاخ بنجر زمین میں بنج ڈالنے ہے کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ بنجر زمین اور وہ
فیر تربیت یافتہ دل و دماغ جس پر پردہ پڑا ہوا ہو اور جو خدا کے نام سے
گھراتا ہو برابر ہیں۔ بعض لوگ فلے نیانہ سائل سے ایسے ڈر کر بھاگتے ہیں۔
گھراتا ہو برابر ہیں۔ بعض لوگ فلے نام سائل سے ایسے ڈر کر بھاگتے ہیں۔

جیے یہ مسائل کوئی سانپ ہیں ، حالانکہ فلفہ علوم رسمیہ میں شامل ہے اور فلفی بھی عرفان ہے ای طرح بھا گئے ہیں۔ عارفوں کا بھی یہی حال ہے بلکہ سب رسی علوم کے متعلق یہ کہتے ہیں کہ

مراسر قبل است و قال

و بالورول الدينية الرائية الدينية الدينية

علوم الله كى ياد ميس ركاوك بنتے ہيں

بجھے نہیں معلوم کہ نہیں کیا بنتا چاہے گرکم از کم کچھ ایما ہونا چاہے کہ ہماری تربیت ایسی ہو کہ رکی علوم خدا کی یاد میں رکاوٹ نہ بنیں۔ یہ خود اپنی جگہ ایک مسئلہ ہے۔ علم میں مشغولی کی وجہ سے یہ نہیں ہونا چاہیے کہ ہم خدا اور اس کی یاد سے غافل ہو جا کیں۔ یہ نہ ہو کہ علم میں مشغولی کے سبب ہم میں ایما غرور پیدا ہوجائے جو ہمیں سرچشمہ کمال سے دور کر دے۔ اس طرح کا غرور دانشوروں میں عام ہے خواہ ان کا تعلق طبی علوم سے ہوخواہ شری یا عقلی علوم سے ہوخواہ شری یا عقلی علوم سے۔ اگر قلب کا ترکیہ نہ ہوتو ایما غرور پیدا ہونا قدرتی بات ہے جو انسان کو قطعاً خدا سے دور رکھتا ہے۔

جب آدی مطالع میں مشغول ہوتا ہے اس وقت تو وہ مطالع میں مشغول ہوتا ہے تو وہ نماز میں مشغرت مستغرق ہوتا ہے تو وہ نماز میں مشغرت نمیں ہوتا ہے تو وہ نماز میں مشغرت نمیں ہوتا۔ یہ کیا بات ہے؟ اللہ بخشے میرا ایک دوست تھا۔ وہ جب کوئی بات بحول جاتا تھا تو کہتا تھا ، مجھے یہ بات یادنہیں آرہی۔ ذرا نماز کے لیے کھڑا ہو جاؤں تو پھر یاد آجائے گی۔ گویا جب آدی نماز شروع کرتا ہے تو وہ بالکل نماز میں نہیں ہوتا۔ اس کی توجہ خدا کی طرف نہیں ہوتی۔ اس کا دل کہیں اور ہوتا ہے۔ مکن ہے کہ وہ کی علمی مسئلے ہی کوطل کرنے کی قکر میں ہو۔ وہی علم ہوتا ہے۔ کہ وہ کسی علمی مسئلے ہی کوطل کرنے کی قکر میں ہو۔ وہی علم

جو مقصد تک و پنچنے کا ذریعہ تھا ، انمان کو مقصد تک پنچنے ہے روکا ہے۔
علم شرک ہو ، علم تغییر ہو یا علم تو حید بیاسب ایک غیر تربیت یافتہ اور غیر تزکیہ شدہ انمان کے لیے رکاوٹ بن جاتے ہیں اور مقصد تک پنچنے ہیں مانع ہوتے ہیں۔
ہیں۔ علوم شرعیہ ہوں یا ممائل شرعیہ بیاسب عمل کا وسیلہ اور ذریعہ ہیں۔
خود عمل بھی ذریعہ بی ہے ، مقصد نہیں۔ اصل مقصد بیا ہے کہ نقس بیدار ہو جائے اور ظلمانی تجابات سے نکل کر نورانی تجابات تک پہنچ جائے جن کے متعلق کہا گیا ہے کہ اِنَّ سَبُعِیسُنَ اَلْفَ جِجَابٍ مِینَ نُودٍ نور کے سر ہزار تجاب ہیں۔ طلمت کے بھی سر ہزار بی تجاب ہیں اور جو نور کے تجاب ہیں ، وہ بھی آخر گاب بی ہیں۔ ہم ابھی ظلمانی تجابوں سے بھی باہر نہیں نکلے۔ نورانی تجاب تو دور کی بات ہے۔ ہم تو ابھی تک ظلمانی تجابات بی ہیں پڑے کلبلا رہے ہیں۔ وور کی بات ہے۔ ہم تو ابھی تک ظلمانی تجابات بی ہیں پڑے کلبلا رہے ہیں۔ اللہ بی جانے ہمارا کیا انجام ہوگا ؟

علوم نے بھی ہمارے نفوس پر کچھ برا ہی اثر ڈالا ہے۔ ان میں چاہے چاہے شرعی علوم ہول یا وہ عقلی علوم جن کو یہ بیچارے اندھیروں میں بھظے ہوئے ذہنیات کا نام دیتے ہیں۔

#### ذبنيات اورعينيات

یہ لوگ عقلی علوم کو ذہبیات کہتے ہیں۔ مطلب یہ کہ اُن کا وجود ذہن میں تو ہے خارج میں نہیں۔ بہرحال سب علوم مقصد تک چہنچنے کا ذریعہ ہیں۔ جوعلم اصل مقصد تک چہنچنے کا ذریعہ ہیں۔ جوعلم اصل مقصد تک چہنچنے میں رکاوٹ ہے، وہ علم ہی نہیں ہے۔ جوعلم آدی کو اس مقصد سے دور رکھے جس کے لیے انبیاء آئے ہیں، وہ تجاب ہے ،ظلمت ہے۔ انبیاء اس لیے آئے ہیں کہ وہ لوگوں کو اس دنیا کی ظلمتوں سے نکال کر

نور کے واحد سرچشے تک پہنچا دیں نہ کہ اس طرف ظلمت ہو اور اس طرف نور بلکہ مطلق نور ہو۔ انبیّاء کا ہدف میہ ہے کہ انسان نور مطلق میں فنا ہو جائے۔ قطرہ دریا میں مل کر اپنا وجود کھو دے۔ یاد رہے کہ میہ مثال بھی صورتحال پر پوری طرح منطبق نہیں ہے۔

تمام انبیاء ای غرض سے آئے ہیں۔ تمام علوم ای مقصد کے حصول کا ذریعہ ہیں۔ اصل وجود ای نور کا ہے۔ ہم محض عدم ہیں۔ ہماری اصل وہاں سے ہے۔ عینیت یعنی وجود نور سے ہے کہ سب انبیاء ای لیے آئے ہیں کہ ہمیں ظلمتوں سے نکال کر نور واحد تک پہنچا دیں۔ ظلمانی اور نور انی حجابات سے نکال کر نور مطلق سے ملا دیں۔

مجھی بھی علم توحید یا علم کلام بھی تجاب بن جاتا ہے۔ گواس علم میں حق تعالیٰ کے وجود پر دلائل قائم کئے جاتے ہیں لیکن یہ دلائل بھی بعض اوقات خدا سے دور کر دیتے ہیں۔ انبیاء کا بیطریقہ نہیں تھا۔ اولیاء اور انبیاء اس طرح دلائل نہیں دیتے تھے۔ وہ دلائل سے واقف تھے لیکن واجب الوجود کو خابت کرنے کے لیے ان کا طریقہ بر ہانی نہیں تھا۔

حفرت امام حسین علیہ السلام (دعائے عرفہ میں) خدا سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

مُنٹی غِبُتُ ؟ پروردگارتو غائب ہی کب تھا؟ (کہ تیرے وجودکو ثابت کرنے کی ضرورت ہو)۔ اندھی ہو جائے وہ آنکھ جو بیر نہ دیکھے کہ تو موجود ہے اور تو اے دیکھ رہاہے۔ واقعی ایسی آنکھ اندھی ہے۔

#### دنیا کی محبت فتنوں کی جڑ ہے

دنیا کی محبت سب چیزوں کا سرچشمہ ہونے کے ساتھ ساتھ سب فلطیوں کی جڑ بھی ہے حُبُ اللّٰہ نُیاراً اُسُ کُلِّ خَطِیْنَةِ مشہور مقولہ ہے۔ محبت دنیا کی جہ سے بعض اوقات آدمی کی بیہ حالت ہو جاتی ہے کہ موحد ہونے کے باوجود اگر اسے بیہ خیال ہو جائے کہ خدا نے فلاں چیز اس سے لے لی ہے تو اس کے دل میں کدورت پیدا ہو جاتی ہے۔

کہتے ہیں کہ جب آدی کا آخری وقت ہوتا ہے اور وہ اس دنیا ہے جانے والا ہوتا ہے تو شیاطین جونہیں چاہتے کہ آدی کا ایمان پر خاتمہ ہو، اس کی مجبوب چیزیں اس کے سامنے لاتے ہیں مثلاً اگر کوئی طالب علم ہے اور کتا ہوں سے مجبت کرتا ہے تو اس کے سامنے اس کی پندیدہ کتا ہیں لاکر کہتے ہیں کہ اپنے عقیدے سے پھر جاؤ ورنہ ہم ان کتابوں کو آگ لگا دیں گے۔ بہی صورت اس شخص کی ہوتی ہے جے اپنے بچے سے مجبت ہو یا اور کی چیز سے ویکھی ہو۔

یہ مت بچھے کہ دنیادار وہ لوگ ہیں جن کے پاس مثلاً دولت ہے۔
ہوسکتا ہے کہ کی کے پاس بہت دولت ہولیکن وہ چر بھی دنیادار نہ ہو یا مثلاً
ایک طالب علم کے پاس فقط ایک کتاب ہواور اس کتاب سے دلی لگاؤ کے
سب وہ دنیادار ہو۔ دنیاداری کا معیار وہ لگاؤ اور تعلق ہے جو انسان کو دنیا کی
چیزوں سے ہو۔ اس لگاؤ کی وجہ سے یہ ممکن ہے کہ آخری وقت میں جب
انسان یہ دیکھے کہ وہ اپنی پہندیدہ چیزوں سے جدا ہورہا ہے تو وہ خدا سے دشمنی
پرانز آئے اور دشمن خدا بن کر اس دنیا سے رخصت ہواس لیے ضروری ہے کہ
لگاؤ کو کم کیا جائے۔ یہ قدرتی بات ہے کہ جب ہم سب کو ایک نہ ایک دن

قیام کا پہلا درجہ سے بن قُلُ اِنَّمَا اَعِظُکُمْ بِوَاحِدَةِ اَنُ تَقُوْمُوُا لِلْهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الللِّهُ الْمُؤْمِنِي الللْمُعِلَّالِ

اصحاب سیر نے اسے پہلی منزل قرار دیا ہے لیکن شاید بیتمبید ہی ہو اور منزل نہ ہو۔ منازل السائرین میں بھی اسے پہلی منزل قرار دیا گیا ہے لیکن ممكن ہے كہ اللہ تعالى ائى ايك مجوب شخصيت كے توسط سے فرماتا ہے كه میں مسمس فقط ایک تھیجت کرتا ہوں اور وہ سے کہتم اللہ کے لیے قیام کرو۔ يہيں ہے سب باتيں اور سب مسائل شروع ہوتے ہيں كه آدى جاگ جائے اور اللہ کے لیے اٹھ کھڑا ہو۔ جولوگ نیند کے ماتے ہیں ، سور ہے ہیں ، بیہوش ہیں ، ان سے کہا گیا ہے کہ بس ایک کام کرو اور وہ یہ کہ خدا کے لیے قیام کرو اور یہ قیام صرف خدا کے لیے ہو۔ یہی وہ ایک تقیحت ہے جس پر ہم نے ابھی تک کان نہیں دھرا اور خدا کے لیے چلنا شروع نہیں کیا۔ ہم چلتے ہیں لیکن انے لیے۔ جولوگ بہت اچھے اور نیک ہیں ، وہ بھی اپنے ہی لیے ہیں۔ م کھھ اولیاء البتہ ہیں جن کا طریقہ مختلف ہے۔ بیضیحت ہمارے کیے ہو سورہے ہیں۔ وہ تو عالم بالا میں پہنچ چکے۔ ہمیں بھی وہیں لے جایا جائے گا۔ كوئى يہنيں كهدسكتا كہ ہم يہيں رہيں گے۔ جو موكل فرشتے مارے قوئ پر ملط ہیں وہ ہمیں اس طرف لے جا رہے ہیں۔ بیقوی خودہمیں ماری زندگی كى ابتدائى سے اس طرف وظيل رہے ہيں۔ ايك اور جگه لے جا رہے ہيں۔ ہم جائیں گے لیکن کیا ان ہی ظلمتوں اور جابوں کے ساتھ چلے جائیں گے؟

یہاں سے جانا ہے تو دنیا سے لگاؤ ہونے نہ ہونے سے پچھفرق نہیں پڑتا۔

فرض سیجے کہ بیآپ کی کتاب ہے۔اب اس کتاب سے آپ کو دلی لگاؤ ہو یا نہ ہو یہ کتاب آپ ہی کے پاس رہے گی۔ آپ اس سے فائدہ بھی اٹھا کتے ہیں۔ آپ اس گھر سے ول لگائیں یا نہ لگائیں سے گھر آپ ہی کا ہے۔آپ اے استعال کر علتے ہیں ، اس لیے لگاؤ کم سیجئے ، جہاں تک ہوسکے لگاؤختم بی کر دیجئے۔ ای نگاؤ کے سبب مشکلات پیدا ہوتی ہیں۔ دنیا سے لگاؤ آدمی کو اپنی ذات سے محبت کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔ بید حب نفس ، حب ونیا اور حب جاہ ہی ہے جو انسان کو ہلاکت تک پہنچاتی ہے۔ کری کی محبت ،محراب ومنبر کی محبت سے سب دنیا ہے۔ دنیا سے لگاؤ ہے۔ سے سب تجاب ہیں کہ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ بم بين كريد كي لك جائيل كدجن كے پاس يہ إوروه ہے وہ لوگ و نیادار ہیں بلکہ سے دیکھیں کہ خود ہمارے پاس جو کچھ ہے ہمیں اس سے کتنا لگاؤ ہے۔ مارا یمی لگاؤ اور دلچیں ہے جس کی وجہ سے ہم دوسروں پر اعتراض كرتے ہيں۔

حبنفس

اگر حب نفس اور خود خرضی نہ ہوتو آدی دوسروں کی عیب جوئی نہیں کرتا۔ یہ جو ہم میں ہے بعض لوگ دوسروں پرنکتہ چینی کرتے ہیں اس کا سبب یہ ہے کہ ہم حب نفس کی وجہ ہے اپنے آپ کو مہذب، درست اور کھمل ہجھتے ہیں اور دوسروں کو عیب دار اور ناقص تصور کرتے ہیں ای لیے ان میں کیڑے ہیں اور دوسروں کو عیب دار اور ناقص تصور کرتے ہیں ای لیے ان میں کیڑے نکالتے ہیں۔ ایک شعر ہے، میں شعر تو نہیں پردھوں گا کیونکہ اس پر ایک طرح ہے اعتراض ہوسکتا ہے مگر اس کا مطلب سے ہے کہ میں تو وہی پچھ ہوں جو تو

کہتا ہے گرکیا تو بھی ویا ہی ہے جیسا کہ تو اپنے آپ کو ظاہر کرتا ہے۔ ہم حوزہ (جامعہ) میں یہ ظاہر کرتے ہیں کہ ہم یہاں خدا کے لیے آئے ہیں۔ہم علم حاصل کرتے ہیں ،ہم شریعت کا درس لیتے ہیں۔ہم مجندُ اللّٰه

یعنی خدا کا نشکر اور اُس کی فوج ہیں۔ ہم نے اپنا نام تو جند الله رکھ لیا ہے لیکن کیا ہم وہی ہیں جو ظاہر کرتے ہیں؟ کم از کم ہمارا ظاہر و باطن تو یکساں ہو۔

کیا نفاق اس کے سواکسی اور چیز کا نام ہے؟ نفاق صرف یہی نہیں ہے کہ آدی اپنے آپ کو دین دار ظاہر کرے اور حقیقت میں ابوسفیان کی طرح دین دار نہ ہو۔ یہ بھی نفاق ہے کہ آدی یہ کچے کہ میں ایسا ہوں اور ویسا ہوں اور دراصل وہ کچھ نہ ہو۔ ایسے لوگ منافق ہیں۔ پچھ منافقت کے اس درج پر ہیں اور پچھ اُس درج پر۔ آخری بات یہ ہے کہ جب آدی دنیا ہے جائے تو اس کے متعلق یہ نہ کہا جائے کہ یہ لوگ آخرت کی طرف بلاتے ہیں مگر دنیا کی طرف نہیں۔ انبیاء علیہم السلام کی دعوت بھی وہاں کے لیے تھی مگر وہ دنیا میں بھی عدل وانصاف قائم کرتے تھے۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خاص الخاص اللہ والے تھے گر فرماتے تھے: لِیُعَانَ عَلیٰ قَلْبِی لَاسْتَغْفِرُ اللّٰهَ فِی کُلِّ یَوْم سَبْعِیْنَ مَرَّةً لِینَ فرماتے تھے: لِیُعَانَ عَلیٰ قَلْبِی لَاسْتَغْفِرُ اللّٰهَ فِی کُلِّ یَوْم سَبْعِیْنَ مَرَّةً لِینَ الله فرماتے دلے دل میں کدورت آجانے کے سبب میں دن میں ستر دفعہ استغفار کرتا ہوں۔ "ایے خفس کے لیے جو اپنے مجبوب کے سامنے دائم الحضور رہنا چاہتا ہو غیروں سے ملنا جلنا کدورت کا باعث ہوتا ہے۔ فرض سیجئے کہ ایک آدی آپ غیروں سے ملنا جلنا کدورت کا باعث ہوتا ہے۔ فرض سیجئے کہ ایک آدی آپ کے پاس آتا ہے۔ بہت اچھا اور شیح آدی ہے۔ وہ آپ سے مسئلہ لوچھنا چاہتا ہے۔ لیکن بہی بات آپ کو اپنے مجبوب کے حضور سے باز رکھتی ہے لیکن ہے لیکن ہی بات آپ کو اپنے مجبوب کے حضور سے باز رکھتی ہے لیکن ہی گئے آپ کو ، اس مرتبے سے جس کے آپ خواہاں ہیں ، باز رکھتے ہیں۔

اگرچہ مسئلہ بتانا یا ہدایت کرنا آپ کے نزدیک مجبوب کے مظاہر میں سے ہے لیکن آپ جو بیہ چاہتے ہیں کہ اس مرتبہ دائم الحضوری میں ہوں اس سے بیہ آپ کو بازر کھتا ہے۔

"ایے ول میں کدورت آنے کے سبب میں اللہ سے ہر روز سر بار استغفار كرتا مول" اس طرح ك الفاظ رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم س منقول ہیں مگر اس فتم کی باتوں میں پڑنا ہارے لیے جاب ہے اور اس تجاب ے باہر نکلنا ضروری ہے۔ کم از کم جیہا ہم اینے آپ کو ظاہر کرتے ہیں ، ویے ضرور بنیں۔ اگر ہمارے ماتھ پر سجدے کا نشان ہے تو پھر ہم نماز میں دکھاوا نہ کریں۔ اگر ہم تقدس کا جامہ سنے ہوئے ہیں تو سود نہ کھائیں ،کسی کو دھوکا نہ دیں وغیرہ وغیرہ۔ جو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ روحانی علوم آ دمی کو نکما كروية بين وه غلطى يربين-جس مخض في لوگول كوان روحاني علوم كى تعليم وی اور جس کی مانند رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کے بعد کوئی حقائق سے واقف نہیں تھا اس نے جس روز رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے بيعت كى تاریخ کے مطابق وہ ای دن اپنا بیلیداٹھا کر کام پر چلا گیا۔ ان باتوں میں باہم کوئی تضاوتہیں ہے۔

جو صاحبان لوگوں کو بخیال خویش دعا ، ذکر اور اس طرح کی چیزوں سے روکتے ہیں تاکہ لوگ د نیوی کاموں میں مشغول رہیں وہ یہ نہیں سمجھتے کہ اصل معاملہ کیا ہے۔ انھیں معلوم نہیں کہ یہ دعا وغیرہ ہی ہیں جو آ دمی کو انسان بناتی اور اسے جینا سکھاتی ہیں تاکہ دنیا اس سے اس کے شایان شان سلوک بناتی اور اسے جینا سکھاتی ہیں تاکہ دنیا اس سے اس کے شایان شان سلوک کرے۔ انبیاء و رسل علیہم السلام جو اہل ذکر و فکر بھی تھے اور جو نماز اور دعا میں بھی مشغول رہتے تھے انھوں نے ہی دنیا ہیں عدل قائم کیا ہے۔

ظالموں کے خلاف قیام بھی انھوں نے بی کیا ہے۔ یہی کام حضرت امام حمین نے بھی کیا۔ آپ ان کی دعائے یوم العرف دیکھئے کہ کیا ہے!

یک دعا کیں ان باتوں کا سرچشہ ہیں۔ یک دعا کیں انبان کوخدا کی طرف توجہ دلاتی ہیں اور مبدائے غیبی کی طرف ملقت کرتی ہیں۔ اگر انبان دعاؤں کوضیح طریقے سے پڑھے تو خدا کی طرف توجہ کی برکت سے اس کا اپنی ذات سے لگاؤ کم ہو جاتا ہے لیکن اس سے اس کی کارگزاری پر کوئی برا اثر نہیں پڑتا بلکہ اس کی سرگری بڑھ جاتی ہے لیکن اس کی بیر سرگری اپنے لیے نہیں پڑتا بلکہ اس کی سرگری بڑھ جاتی ہے لیکن اس کی بیر سرگری اپنے لیے نہیں ہوتی۔ وہ سجھنے لگتا ہے کہ بندگان خدا کی خدمت کے لیے بھی اسے مستعد مہیں ہوتی۔ وہ سجھنے لگتا ہے کہ بندگان خدا کی خدمت کے لیے بھی اسے مستعد ہونا جائے۔

بیلوگ دعاؤل کی کتابول پر جو نکتہ چینی کرتے ہیں اس کی وجہ بیہ ہے کہ بید بیچارے ناواقف ہیں۔ انھیں معلوم نہیں کہ بید دعاؤل کی کتابیں کیے انسان کی تغییر کرتی ہیں۔ بید دعائیں ہمارے ائمہ طاہرین سے مروی ہیں جیسے مناجات شعبانید، دعائے کمیل، دعائے عرفد، دعائے سمات وغیرہ۔ بیدوعا کی کس طرح کے انسان بناتی ہیں؟ جو دعائے شعبانیہ پڑھتا ہے وہ تکوار بیدوعا کی کس طرح کے انسان بناتی ہیں؟ جو دعائے شعبانیہ پڑھتا ہے وہ تکوار بیدوعا کی اٹھاتا ہے۔

روایات کے مطابق دعائے شعبانیہ سب ائمہ پڑھتے تھے۔ میں نے باقی دعاؤں کے متعلق بینیں دیکھا کہ کہیں بیہ آیا ہو کہ ان کو سب ائمہ پڑھتے تھے۔ وہی جو دعائے شعبانیہ پڑھتے تھے، تلوار بھی چلاتے تھے اور کفار سے بنگ بھی کرتے تھے۔ یہ دعائیں آدمی کو تاریکی سے نکالتی ہیں اور جب کوئی مشخص تاریکی سے باہر آگیا تو وہ انبان بن گیا۔ پھروہ ہرکام خدا کے لیے کرتا ہے۔ تیام کرتا

معرکہ کارزارگرم تفاکس نے آپ سے ایک مسئلہ پوچھا۔ آپ کھڑے ہوگئے اور توحید پر تقریر کی۔ کسی نے کہا: اس وقت بھی تقریر؟ آپ نے فرمایا:

ای کے لیے تو ہم جنگ کرتے ہیں۔ حمب روایت آپ نے کہا کہ ہماری جنگ دنیا کے لیے نہیں ہے۔ ہم معاویہ سے اس لیے جنگ نہیں کرتے کہ شام پر قبضہ کرلیں۔ شام کیا چیز ہے؟

رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم اور امیرالمومنین علیہ السلام شام اور عراق فتح کرنے کے خواہاں نہیں تھے۔ وہ تو یہ چاہتے تھے کہ وہاں کے لوگوں کو انسان بنا کیں ، ان کومتکم ین سے نجات ولا کیں۔ یہی لوگ یہ دعا کیں پڑھتے تھے۔ یہ دعا کی سے منقول ہے۔ سے دعائے کمیل حضرت امیرالمومنین علیہ السلام ہی سے منقول ہے۔ جناب کمیل ہی کود کھے لیجئے وہ بھی تکوار چلاتے تھے۔

# قلوب پر دعا كا اثر

اس لیے کہ لوگ دعا نہ کریں اور دعا کیں اور دعاؤں کی کتابیں نہ
پڑھیں ایک دن ان خبیث لوگوں نے جو کسروی جیسے شیطانوں کے پیروکار
سے عظم فان اور ادعیہ کی کتابیں اکٹھی کر کے انھیں آگ لگا دی۔ وہ لوگ یہ نہیں
سیجھتے کہ دعا کیا ہے اور انسان کے دل پر دعا کا کیا اثر ہوتا ہے۔ انھیں نہیں
معلوم کہ سب فیرات و برکات دعا خوانوں کی وجہ سے ہے۔ یہی لوگ ہیں جو
کی نہ کی طرح دعا کیں پڑھتے اور ذکر خدا کرتے ہیں۔ اگر چہ یہ لوگ تو تے
کی طرح بڑھتے ہیں پھر بھی کچھ نہ پچھ اثر ضرور ہوتا ہے اور یہ بہرحال ان
کی طرح بڑھتے ہیں پھر بھی پچھ نہ بچھ اثر ضرور ہوتا ہے اور یہ بہرحال ان
لوگوں سے بہتر ہیں جو بالکل نہیں پڑھتے۔

ایک نمازی ، گواس کی نماز کتنے ،ی گھٹیا درجے کی ہو ، بے نمازی

ہے تو خدا کے لیے۔ یہ بات بالکل غلط ہے کہ دعا کیں آدی کو نکما اور بیار
کر دیتی ہیں۔ جو حضرات ایسی باتیں کرتے ہیں ، ان کے زد کیک جو کچھ ہے

یسی دنیا ہے۔ یہاں سے آگے کی ہر بات ان لوگوں کی نظر میں محض خیال
باتیں ہیں لیکن ایک وقت آئے گا جب وہ دیکھیں گے کہ وہ جن باتوں کو خیال
کہتے تھے حقیقی وجود ان بی کا ہے اور دراصل خیالی باتیں وہ ہیں جن کو وہ حقیقی
سمجھتے تھے کیونکہ یہی دعا کیں ، یہی خطبے ، یہی نہج البلاغہ اور یہی مفاتیج البخان
(لیعنی یہ دعا دُل کی کتابیں) شخصیت کی تعمیر میں آدمی کی مدوکرتی ہیں۔

#### ہر ممل خدا کے لیے ہونا

بس کہ دشوار ہے ہر کام کا آساں ہونا آدمی کو بھی میسر نہیں انساں ہونا (

خود حضرت امیرالمومنین علیه السلام عین معرکه کارزار میں نماز پڑھتے تھے۔ ایک طرف جدال و قبال کا ہنگامہ برپا ہوتا تھا دوسری طرف وہ نماز پڑھ رہے ہوتے تھے۔ لڑتے بھی تھے اور نماز بھی پڑھتے تھے۔ ایک دفعہ جب

ے بہر حال بہتر ہے ، وہ زیادہ مہذب ہے۔ وہ چوری نہیں کرتا۔ بجر موں کی فہرست پر نظر ڈالئے اور و کھے کہ ان میں کتے دینی علوم کے طلبہ ہیں اور کتے دوسرے لوگ ؟ کتے ملاؤں نے چوری ، شراب نوشی اور دوسرے جرائم کا ادتکاب کیا ہے ؟ البتہ اسمگروں کے گروہ میں پچھ ملا اور صوفی صورت لوگ ہوتے ہیں لیکن آپ دیکھیں گے کہ وہ بدمعاش نہ نماز پڑھتے ہیں اور نہ پچھ اور کرتے ہیں ، انھوں نے فقط اپنا الوسیدھا کرنے کے لیے ایسی صورت بنا اور کرتے ہیں ، انھوں نے فقط اپنا الوسیدھا کرنے کے لیے ایسی صورت بنا کھی ہو یا دکھی ہے۔ جو لوگ ایسے ہیں کہ دعا کی پڑھتے ہیں اور اسلام کے ظاہری احکام پڑھل کرتے ہیں ان میں ایسے لوگ جن پرکوئی فرد جرم عائد کی گئی ہو یا احکام پڑھل کرتے ہیں ان میں ایسے لوگ جن پرکوئی فرد جرم عائد کی گئی ہو یا تو ہیں ،ی نہیں یا بہت کم ہیں۔

ان بی لوگوں ہے اس دنیا کا نظام برقرار ہے۔ دعا کوختم نہیں کرنا چاہے۔ یہ بات غلط ہوگی کہ ہمارے نو جوانوں کی توجہ دعاؤں ہے یہ کہہ کر ہٹا دی جائے کہ ان کے بجائے قرآن کی تلاوت کو رواج دیا جانا چاہے۔ جو چیز قرآن کی تلاوت کو رواج دیا جانا چاہے۔ جو چیز قرآن کی راہ ہموار کرتی ہے اس کو ہاتھ سے نہیں جانے دینا چاہے۔ یہ شیطانی وسوسہ ہے کہ قرآن پڑھنا چاہے اور دعا اور حدیث کو چھوڑ دینا چاہے۔

## وعا اور حدیث کے بغیر قرآن

اگر دعا اور صدیث کو چھوڑ کر قرآن کو لانے کی کوشش کی جائے تو یہ
لوگ قرآن کو بھی نہیں لا سکیں گے۔ جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ ہمیں دعا کی نہیں
قرآن چاہیے وہ بھی قرآن کو رواج نہیں دے سکتے۔ یہ سب شیطانی وسوسے
اور دھوکا دہی کی باتیں ہیں۔ جوانوں کو دیکھنا چاہیے کہ جو لوگ اہل حدیث،
ائل ذکر اور اہل دعا تھے انھوں نے اس معاشرے کی زیادہ خدمت کی ہے یا

انھوں نے جن میں ان میں سے کوئی بات بھی نہیں تھی اور جو یہ کہتے تھے کہ محض قرآن کائی ہے؟ کس نے زیادہ خدمت کی ہے؟ یہ سب خیرات ویزات جو آپ دکھے رہے ہیں ان ہی مومنین کے کارنامے ہیں۔ یہ سب اوقاف جو خیرات کے لیے بیں یہ ان ہی نماز پڑھے خیرات کے لیے بیں یہ ان ہی نماز پڑھے خیرات کے لیے یا غریوں کی دیگیری کے لیے ہیں یہ ان ہی نماز پڑھے والوں اور قرآن پڑھے والوں کے عطیات ہیں، دومروں کے نہیں۔

سابقہ دور کے متمول امراء میں سے جو نمازی تھے انھوں نے بی مدرے قائم کے اور مپتال وغیرہ بنوائے۔ بیطریقہ ختم نہیں ہونا چاہے بلکداس كورواج دينا جائي لوگوں كواس كى ترغيب دينے كى ضرورت ب كه وه ايے نیک کاموں کی طرف توجہ باتی رکھیں۔ اس سے قطع نظر کہ بید دعا کیں روحانی كمال حاصل كرنے ميں ممد و معاون ہوتى ہيں ، يد ملك كے انتظام ميں بھى مدد ویت ہیں۔ ملک کے نظم ونس کے لیے بھی اس کی ضرورت ہوتی ہے کہ آدی جاکر چوروں کو پکڑے اور بھی اس کی کہ خود چوری نہ کرے۔ جو لوگ مجدوں میں جاتے اور دعا کیں کرتے ہیں وہ قانون شکی نہیں کرتے اور اس عامہ میں فلل نہیں ڈالتے۔ یہ خود معاشرے کی ایک بڑی خدمت ہے۔ معاشرہ افراد سے بنآ ہے۔ فرض کیجے اگر معاشرے میں آدھے افراد بھی ایے ہوں جو دعا، ذكر وغيره مين مشغولي كے سبب جرائم سے اجتناب كريں تو كتني اچھى بات ہے۔ مثلًا ایک کاریگر ہے ، وہ اپنا کام کرتا ہے ، روزی کماتا ہے اور کوئی گناہ نہیں کرتا مگر جو لوگ قبل و غار تگری کرتے ہیں ، انھیں روحانی امور سے کوئی دلچی نہیں ہوتی۔ اگر روحانیت سے دلچی ہوتی تو وہ ایے کام نہ کرتے۔

معاشرے کی تربیت ان بی دعاؤں وغیرہ سے ہوتی ہے۔ یہ دعائیں خداکی اور اس کے رسول کی بتلائی ہوئی ہیں۔ ای کو ایک جگہ اس طرح بیان کیا

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اَلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

#### باءِ بسم الله

ہم نے اب تک ہم اللہ کے بارے میں جو گفتگو کی ہے اس سے
ایک بات اور معلوم ہوتی ہے اور وہ یہ کہ ہم اللہ کی ہا، سببت کے معنی میں
نہیں جیما کہ الل ادب کہتے ہیں۔ دراصل حق تعالیٰ کی فاعلیت میں سببت و
مسببیت اور علیت و معلولیت ہے ہی نہیں۔ فالق و مخلوق کے درمیان
مسببیت اور علیت و معلولیت ہے ہی نہیں۔ فالق و مخلوق کے درمیان
رشتے کی بہترین تعبیر وہی ہے جو قرآن میں ہے۔ قرآن میں اے کہیں جی
سنتے کی بہترین تعبیر کا گیا ہے تُحکلی رَبُّہ کہیں ظہور کہا گیا ہے اور کہیں حق تعالیٰ کے
متعلق کہا گیا ہے: هُو الْاَوَّلُ وَالْآخِوُ وَالظَّاهِوُ وَالْبَاطِنُ لِي معاملہ سببیت و
مسببیت سے مختلف ہے کیونکہ سببیت و مسببیت میں ایک تمایل کا رجمان
پایا جاتا ہے جو ذات باری تعالیٰ کے مناسب نہیں ہے۔ اس لیے حق تعالیٰ اور
موجودات کا جو رشتہ ہے اس کے لیے یہ تعبیر سے خیر سے نہیں۔

ال ليجهم يا توسببيت كمعنى كواتنى وسعت دي كداس مي جلى اورظهور بھى شامل ہو جائيں يا پھر يہ كہيں كديهان باء سببيت كى نہيں ہے اور ظهور بھى شامل ہو جائيں يا پھر يہ كہيں كديهان باء سببيت كى نہيں ہے اور بسم الله كذا كے معنى بيں۔ بظهوره كذا يا تجلّى كذا بالحمد بنسم الله

ا ورؤ صدید: آیت

گیا ہے: فُلُ مَا یَغَبُواْ بِکُمْ رَبِی لُو لَا دُعَاءُ کُمْ لِی یِن (اے رسول) آپ

کہہ دیجے کہ اگر تہاری دعا نہ ہوتو میرے پروردگار کو تہاری کوئی پروانہیں
ہوگ۔ "اگر آپ قرآن پڑھتے ہیں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ قرآن خود دعا ک
تعریف کرتا ہے۔ لوگوں کو دعا کی ترغیب دیتا ہے۔ کہتا ہے کہ اگر تم دعا نہ
کرتے ہوتے تو ہمیں تہاری کوئی پروا نہ ہوتی۔ معلوم ہوتا ہے کہ بدلوگ قرآن
کو بھی نہیں مانتے۔ جو شخص یہ کہتا ہے کہ ہمیں دعا نہیں چاہے اے قرآن سے
بھی دلچی نہیں یعنی وہ قرآن کو مانتا ہی نہیں۔ قرآن میں تو اللہ کا ارشاد ہے:
اُدُعُونِنی اَسْتَجِبُ لَکُمْ کُلُ یعِنْ 'لوگوں کو چاہیے کہ جھے پکاری اور جھے
دعا مانگیں۔ "

الله تعالى جميس الل وعا ، الل ذكر اور الل قرآن ميس شامل فرمائ!

(自己、年上下の)上上のいからのとは上江山

The water of the state of the sail and the sail

الم سورة موكن: آيت ٧٠ - ١٠ - ١٥ - ١٥ الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

White he shall and the good of the state

یا کچھ اور ای طرح کی تقدیر عبارت مراد کی جائے۔

ای طرح بیسم الله المحمد لله کے بیمعی نہیں کہ اسم سبب ہوا اور حمد سبب ہے الفاظ اور حمد سبب ہے الفاظ اور حمد سبب ہے الفاظ قرآن وسنت میں کہیں آئے ہوں۔ بیرایک فلسفیانہ اصطلاح ہے جو فلاسفہ کی زبان پر ہے۔ اس معنی میں قرآن وسنت میں عملیت اور سببیت کے الفاظ نہیں آئے بلکہ خلق ، ظہور اور جی و فیرہ کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔

ایک پہلواور بھی ہے اور اس کے بارے میں بھی ایک روایت ہے۔

یہ باء کے نیچے نقطے کا معاملہ ہے۔ ایک روایت ہے، معلوم نہیں کہ یہ روایت کہیں آئی ہے یا نہیں۔ شواہدتو یہی ہیں کہ یہ روایت کہیں نہیں آئی۔ بہرحال ایک روایت ہے کہ حضرت امیر المونین نے فرمایا آئا نُفُطَهُ تَحٰتِ الْبَاءِ کہ 'باء' کے نیچے کا نقط میں ہوں۔ اگر یہ روایت واقعی کہیں آئی ہوتو اس کی تاویل یوں کی جاسکتی ہے کہ باء کے معنی ہیں ظہور مطلق۔ نقطے سے مراد ہے اس کا تعین جو عبارت ہے مقام ولایت ہے۔ اگر اس فتم کی بات کہیں آئی ہے تو ممکن ہے کہ جناب امیر علیہ السلام کا مقصد یہ ہو کہ مقام ولایت (ولایت کلی کے معنی میں) خبور مطلق کا تعین اول ہے جس طرح نقط 'باء' کا تعین کرتا ہے۔ ظہور مطلق کا تعین اول ہے جس طرح نقط 'باء' کا تعین کرتا ہے۔

اسم بخلی مطلق ہے

اسم بخلی مطلق ہے۔ اس کا اولین تعین ولایت احمدی وعلوی وغیرہ سے
ہوتا ہے۔ اگر بیہ بات کہیں حدیث میں نہ بھی آئی ہو جب بھی مسئلہ ای طرح
ہوتا ہے۔ بخلی مطلق کے تعین اول سے مراد وجود کا اعلیٰ ترین مرتبہ ہے اور وجود کا
اعلیٰ ترین مرتبہ ولایت مطلقہ ہے۔ صورت بیہ ہے کہ اسم الہی بھی مقام ذات کا

عنوان ہوتا ہے مقام ذات کا جامع اسم ، اللہ ہے اور بھی صفات کے ظہور کا جیسے رحمانیت ، رحیمیت وغیرہ وغیرہ۔ یہ سب اساء ، اسم اعظم اللہ کی تجلیات بیں۔ ان بیل سے بعض اساء مقام ذات کے نام بیل ، بعض اساء تجلیات فعلی بیل۔ بیل فتم کے اساء کو مقام احدیت ، دوسری فتم کے اساء کو مقام واحدیت بیں۔ بہل فتم کے اساء کو مقام مشیت کہا جاتا ہے۔ یہ سب اصطلاحات بیں۔ اور تیسری فتم کے اساء کو مقام مشیت کہا جاتا ہے۔ یہ سب اصطلاحات بیں۔ سورۂ حشر کے آخر کی تین آیات بیل اساء کی شاید یہی تقسیم ہے:

هُوَ اللَّهُ اللَّذِي لَا إلْهَ إلله هُوَ عَالِمُ الْعَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ هُوَ السَّهَادَةِ هُوَ السَّحَمِنُ الرَّحْمِنُ الرَّحِيمُ 0 يعني "وبي خدا ہے جس كے سواكوئي معود نبيل پوشيده اور ظاہر كا جانے والا۔ وہ برا مهر بان نهايت رحم والا ہے۔"

هُوَ اللّهُ الَّذِي لَا إِلّهُ إِلّهُ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السّلامُ الْمُوْمِنُ الْمُوْمِنُ الْمُوْمِنُ الْمُوَمِنُ الْمُعَزِينُ الْمُعَرِّدُ الْمُعَكِّرُ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يُشُوكُونَ ٥ يعنى الْمُهَينِمِنُ الْعَزِينُ الْمُعَكَّرِ الْمُعَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يُشُوكُونَ ٥ يعنى "وي خدا ہے جس كے سواكوئى معبود نہيں۔ بادشاہ ، ہرعیب سے پاک ، سلامتی وامن دینے والا ، نگہبان ، غالب زبردست بڑائی والا ۔ خدا أن لوگوں كے شريك مقرد كرنے سے پاک ہے۔"

هُوَ اللّهُ الْحَالِقُ الْبَادِئُ الْمُصَوِّرُ ٥ يعني "وى خدا (سب مخلوقات كا) خالق ، موجد اور صورتيل بنانے والا ہے۔"

احمال ہے ہے کہ ان تین آیات میں اساء کے انہی تین مقامات کی طرف اشارہ ہے۔ پہلی آیت میں وہ اساء ہیں جو مقام ذات کے مناسب ہیں۔ دوسری آیت میں وہ اساء ہیں جو بھی اس کے مناسبت رکھتے ہیں اور تیس کے تین وہ اساء ہیں جو بھی اس سے مناسبت رکھتے ہیں۔ اب جلوہ الہی تیسری آیت وہ اساء ہیں جو بھی فعلی سے مناسبت رکھتے ہیں۔ اب جلوہ الہی کے تین درجے ہوئے:

نیم بر ہانی۔ ہم واقعے کا ادراک اپنی عقل کے مطابق کرتے ہیں۔ ان مسائل میں ایک درجہ سے ہے کہ ہم بس اتناسمجھ لیس کہ اللہ کی ذات مقدس اور اس کا جلوہ ہے۔ ہم جس طرح بھی ادراک کریں ، آخر میں بات یہیں تک رہتی ہے۔

## اصل حقیقت صرف ذات مقدس اور اس کا جلوہ ہے

اصل مسئلہ صرف ذات مقدس اور اس کے جلوے کا ہے۔ رہی یہ بات کہ مقام ذات ، مقام صفات یا مقام فعل بیں اس کی بخل کی نوعیت کیا ہے تو جو آیات ہم نے نقل کی ہیں ، ان سے اتنا ہی بخا چلنا ہے کہ ہے و الاو الا و الاجور و السظاھر و و البناطن مسئلے کی حقیقت یہی ہے کہ حق تعالی کے مقابل کو کی دوسرا وجود نہیں۔ وجود مطلق کے مقابل کی وجود کا ہوتا ہے بھی بے معنی بات۔ ہم بھی بھی اپنے اوراک کے مطابق کچھ حماب لگاتے ہیں کہ ہمارا اپنا اوراک کیا ہے ، ہماری عقل کیا کہتی ہے اور کیا ہمارا اوراک عقلی ہمارے دل میں اس حد تک جاگزیں ہوگیا ہے یا نہیں کہ اس کا نام ایمان ہوجائے اور آیا میں اس حد تک جاگزیں ہوگیا ہے یا نہیں کہ اس کا نام ایمان ہوجائے اور آیا ہم ان روحانی سفر شروع کر دیا ہے یا نہیں کہ اس کا نام عرفان یا معرفت ہو جائے۔ ای طرح اور جو کچھ انسان کے بس میں ہو۔ ہم حال یہ معاملہ ہو جائے۔ ای طرح اور جو کچھ انسان کے بس میں ہو۔ ہم حال یہ معاملہ و اقعات کی نبست ہمارے اوراک کا ہے۔

## اصل حقیقت جو کچھ ہے ، وہی ہے

معلوم ہوتی ہے کہ حق تعالیٰ کے سوا اور پھی ہوتی ہے کہ حق تعالیٰ کے سوا اور پھی ہوتی ہے کہ حق تعالیٰ کے سوا اور پھی ہوتی ہے۔ ہم کوئی ایسی مثال نہیں جو پچھ ہے ، وہی ہے۔ اس کا جلوہ بھی خود وہی ہے۔ ہم کوئی ایسی مثال نہیں دے سکتے جو اصل حقیقت پر منطبق ہو جائے۔ ظل اور ذی ظل مثال بھی ناقص ہے۔ (سایہ اور جس کا سایہ ہو) کی مثال بھی ناقص ہے۔

ایک جلوهٔ ذات برائے ذات۔ دوسرا جلوه در مقام اساء۔ تیسرا جلوه در مقام ظهور۔

شاید کھو اللاؤل و الآخو سے ہر دوسری ہتی کی نفی ہوتی ہے کیونکہ اول بھی وہی ہے اور آخر بھی وہی ہے کھو اللاؤل و الآخو و الظاهِرُ و الباطِنُ سے معلوم ہوتا ہے کہ ظہور جو پچھ ہے وہی ہے ، یہ نہیں کہ ظہور اس سے ہے۔ وہی اول ہے ، وہی اول ہے۔ وہی اول ہے ، وہی اول ہے۔

#### جلوہ ، جلوے والے سے جدانہیں

جلوے کے مراتب ہیں لیکن یہ نہیں ہے کہ جلوہ ، جلوے والے سے
الگ کوئی چیز ہو۔ گو اس کا تصور مشکل ہے لیکن تصور کے بعد اس کی تصدیق
آسان ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ '' اللہ'' اس بخلی کا نام ہو جو مقام صفات میں
ہے۔ اگر الیا ہوتو ہم اللہ میں اسم سے مراد بخلی کے مجموعی جلوے کا ظہور ہوگا۔
جن دو اختالوں کا ہم نے پہلے ذکر کیا تھا ان کے انطباق میں اس صورت میں
بھی کوئی دشواری نہیں کیونکہ اللہ تعالی کی صفات اس کی ذات سے جدا نہیں
ہیں۔ ان مسائل و مباحث کے شمن میں ایک ضروری بات یہ ہے کہ بھی تو ہم
کسی واقعے کو اس نقط کنظر سے دیکھتے ہیں کہ ہمارا اوراک کیا کہتا ہے اور بھی
اس لیاظ سے کہ عقل کیا کہتی ہے اور بھی اس لحاظ سے کہ دل کا تاثر کیا ہے اور بھی
ہم اصل واقعے کو مقام شہود میں دیکھتے ہیں۔ سب روحانی امور کا یہی

ہمارے ادراک کی آخری حدیا تو ادراک عقلی ہے ادراک برہائی یا

تمام وجود ہوگا۔ "تمام" بھی ناقص ہے یعنی یہ نہیں ہوسکتا کہ اس میں کی حیثیت سے کوئی کی ہو۔ وجود مطلق کے تمام اوصاف بھی مطلق ہیں ، متعین نہیں۔ نہ اس کی رحمانیت ایک متعین رحمانیت ہے ، نہ اس کی رحمیت ایک متعین رحمانیت ہے ، نہ اس کی رحمیت ایک متعین رحمانیت ہے۔ متعین رحمیت ہے۔

# مسى بھى كمال كے فقدان كے معنى تعين ہيں

جب وہ نور مطلق اور وجود بلاتین ہے تو یہ بھی لازی ہے کہ وہ سب
کمالات کا جامع اور مجمع جمع الصفات ہو کیونکہ کسی بھی کمال کے فقدان کا بتیجہ
تعین ہے۔ اگر مقام ذات ربوبیت میں ایک نقطے یا شوشے کی بھی کمی یا عیب
ہوتو اس پر مطلق کا اطلاق نہیں ہوگا۔ اس صورت میں حق تعالیٰ کی ذات ناقص
ہو جائے گی اور جب ناقص ہو جائے گی تو ممکن ہوگی نہ کہ واجب۔ واجب
ہو جائے گی اور جب ناقص ہو جائے گی تو ممکن ہوگی نہ کہ واجب۔ واجب

چنانچ جب ہم اپنی ناقص عقل کے مطابق اللہ کے متعلق غور کرتے ہیں تو ہم ویکھتے ہیں کہ اللہ نام ہے اس ذات مطلق کا جس کے سب جلوے ہیں ، جو جامع جمیع اساء و صفات اور جامع جمیع کمالات ہے۔ وہ کمال مطلق اور کمال بے تعین ہے اور چونکہ کمال مطلق اور کمال بے تعین ہے اس لیے یہ نہیں ہوسکنا کہ اس میں کی چیز کی کی ہو ورنہ تو وہ ممکن ہو جائے گا ، واجب نہیں رہے گا۔ ممکن ای کو کہتے ہیں جو ناقص ہو۔ ممکن خواہ کی بھی مرتبہ کمال کو کیول نہ پہنے جائے ، جب مطلق نہیں تو ممکن ہی رہے گا۔ وجود مطلق کو کیول نہ پہنے جائے ، جب مطلق نہیں تو ممکن ہی رہے گا۔ وجود مطلق مستجمع جمیع الصفات اور واجد جمیع الکمالات ہے۔ دلیل کہتی

ذات اور جلوے کی مثال دریا اور موج کی مثال ہے شاید سب مثالوں سے نزدیک ترین مثال دریا اور موج دریا کی ہے۔ ہے۔ موج ، دریا ہے الگ نہیں لیکن موج تو دریا ہے گر دریا موج نہیں ہے۔ جب دریا متوج ہوتا ہے تو اس میں موجیں اٹھتی ہیں۔ جب ہم دیکھتے ہیں تو ہمیں دریا ادر اس کی موجیں الگ الگ محسوں ہوتی ہیں لیکن موج ایک عارضی چیز ہے کہ وہ پھر دریا میں مل جاتی ہے۔ دراصل دریا کے علاوہ کوئی چیز نہیں۔ دریا کی موج بھی دریا ہی ہا ہے۔ یہ دنیا بھی ایک موج کی طرح ہے۔ دریا کی موج بھی ای قتم کی ہے جس کے متعلق کی شاعر نے کہا ہے: میں مثال بھی ای فتم کی ہے جس کے متعلق کی شاعر نے کہا ہے:

دراصل کوئی مثال ہے ہی نہیں۔ ہم این ادراک کے مطابق ان مائل پر بحث کرنا چاہتے ہیں۔ ایک تو ان مائل کے کلی تصورات ہیں جیسے اسم ذات ، اسم صفات ، اسم افعال اور فلال فلال مقام - بيرسب مفهوم بين جن کا ادراک کیا جاسکتا ہے۔ دوسرا مرحلہ یہ ہے کہ ادراک کے بعد ان مفہوموں کو دلیل اور برہان سے ثابت کیا جائے کہ حقیقت یبی ہے۔ اس کا شبوت دیا جائے کہ حق تعالیٰ کی ذات اور اس کا جلوہ الگ الگ نہیں ہیں۔ جب اس امر کے ولائل دیے جاتے ہیں تو کہا جاتا ہے کہ حق تعالی خالص وجود ہے، وجود مطلق ہے اور وجود مطلق بلائعین ہے۔ اس کے وجود کے ساتھ کوئی قید نہیں لگائی جاسکتی اور نہ کسی طرح اس کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اگر وجود کسی طرح محدود ہو یا اس میں کوئی نقص ہوتو وہ وجود مطلق نہیں ہوسکتا۔ وجود مطلق وہی ہے جس کا تعین نہ ہو اور جس میں کوئی تقص اور کی نہ ہو۔ جب وجود مطلق ہر طرح کے نقص اور تعین سے مرا ہوگا تو لامحالہ

مشاہدے کا قدم دلیل و برہان سے آگے ہے

عام طور پر بات بات پر کہا جاتا ہے کہ اس بات کا کوئی جوت نہیں یا دلیل ہے کہتی ہے۔ ایک عارف نے بھی کہا ہے: میں جہاں بھی گیا ، یہ اندھا بھی اپنی لائٹی لے کر وہاں آگیا۔ اندھے ہے اس عارف کی مرادشخ الرئیس بوعلی بینا تھے۔ کہنے کا مقصد یہ تھا کہ جو دلائل کی مدد سے حقیقت کا ادراک کرتا ہے ، اس کی مثال اندھے کی تی ہے جو اپنی لائٹی کی مدد سے راستا تلاش کرتا ہے۔ میں نے یہ دیکھا کہ میں جہاں بھی مشاہدے اور عرفان کی مدد سے بہنچا ہے۔ میں اپنی لائٹی کھڑ کھڑ اتا ہوا آپنچا۔ کہتے ہیں کہ اندھے سے مراد یوعلی بینا اور لائٹی سے مراد دلیل و برہان ہے۔

#### اہل برہان اندھے ہیں

ابل بربان ، اندھے اس لیے ہیں کہ انھیں مشاہدے کی قوت عاصل نہیں اگر چہ انھوں نے بھی تو حید مطلق اور وحدت مطلق کے ممائل کو دلائل کی مدد سے ثابت کیا ہے۔ وہ یہ بھی ثابت کرتے ہیں کہ مبدائے وجود کمال مطلق ہدد سے ثابت کیا ہے۔ وہ یہ بھی ثابت کرتے ہیں کہ مبدائے وجود کمال مطلق ہے۔ پھر بھی معاملہ دلیل و بربان کا ہے اور دلیل کی دیوار کے پس پشت ہے۔ بھر بھی معاملہ دلیل و بربان کا ہے اور دلیل کی دیوار کے پس پشت اہل بربان کو پچھ بھائی نہیں دیتا۔ کوشش سے قلب اس کا ادراک کرتا ہے کہ واجب الوجود صور ف اُلو بچو داور محل شنیء ہے۔

قلب کی مثال بچے کی می رہتی ہے۔ بات کو سمجھانے کے لیے ایک ایک لفظ کا لقمہ اس کے منہ میں دینا پڑتا ہے۔ جو شخص دلائل کی مدد سے مسائل کا عقلی ادراک کرتا ہے اسے دل میں بٹھانے کے لیے تکرار اور مجاہدے وغیرہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ سب کچھ ہے لیکن بغیرتعین کے ۔ سارے وجود ای کے ہیں لیکن بطریق تعین نہیں بلکہ بطریق کھیں اس لیے نہیں بلکہ بطریق کمال مطلق۔ چونکہ اس کے اساء اس سے جدانہیں اس لیے اس کے اسائے صفات بھی اسائے ذات ہی ہیں۔ وہ سب خصوصیات جو اللہ میں ہیں وجمان میں بھی ہیں۔ رحمان بھی چونکہ کمال مطلق اور رحمت مطلق ہیں اس لیے اس میں بھی وجود کے سب کمالات ہیں۔ اگر ایسا نہ ہوتو وہ مطلق اس نیے اس میں بھی وجود کے سب کمالات ہیں۔ اگر ایسا نہ ہوتو وہ مطلق نہیں ہوگا۔ قرآن شریف میں ہے:

الله ہو یا رحمان ہو یا رحیم ہو یا باقی نام ، سب نام التھے اور پیارے
ہیں۔ تمام اسائے حنیٰ حق تعالیٰ کی سب صفات کے جامع ہیں۔ چونکہ وہ مطلق
ہے اس لیے کی طرح محدود نہیں ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ اسم اور مسمّٰی یا ایک
نام اور دوسرے نام میں کسی طرح مغایرت ہو۔

حق تعالیٰ کے اسائے حنیٰ ان ناموں جیے نہیں جو ہم مخلف چیزوں کے مخلف اعتبار سے رکھ لیتے ہیں۔ اس کے نور وظہور کی بھی بیشکل نہیں کہ ایک لحاظ سے نور ہواور ایک لحاظ سے ظہور۔ ظہور بعینہ نور ہے اور نور بعینہ ظہور ہے۔ اگر چہ بیہ مثال بھی ناقص ہے۔ وجود مطلق کمال مطلق ہے اور کمال مطلق ہر لحاظ سے مطلق ہے۔ اس کے سب اوصاف علی الاطلاق ہیں۔ اس کی ذات ہر لحاظ سے مطلق ہے۔ اس کے سب اوصاف علی الاطلاق ہیں۔ اس کی ذات اور صفات میں کئی طرح کی جدائی کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔

ا- سورهٔ نی اسرائیل: آیت ۱۱۰

اور إنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إللهَ إلَّا أَنَا بِهِ اى آگ مِن سے آواز آئی تھی جو درخت میں گی ہوئی تھی۔ بہنچا تھا اور میں گئی ہوئی تھی۔ بیم مشاہدہ تھا۔ جہال اندھا اپنی لاٹھی کے سہارے پہنچا تھا اور عارف اپنے دل کی مدد سے۔ حضرت موکی علیہ السلام نے ای کا مشاہدہ کرلیا۔

## یہ کہنے سننے سے او نچی باتیں ہیں

یہ باتیں ہم کہتے ہیں اور آپ سنتے ہیں لیکن حقائق اس سے ارفع و
اعلیٰ ہیں۔ اِنٹی اُنَا اللّٰہ جونور درخت میں تھا اسے سوائے حضرت مویٰ علیہ السلام
کے کوئی نہیں ویکھ سکتا تھا جیسا کہ جو وحی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر آتی
سخی کوئی نہیں سمجھ سکتا تھا کہ کیا ہے؟ وحی کی حقیقت کسی کو معلوم نہیں تھی۔ قرآن
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قلب مبارک پر نازل ہوتا تھا۔ پورا قرآن
میکبارگ آپ کے قلب پر نازل ہوجاتا تھا۔ کس طرح؟ کون جانے۔ اگر قرآن
کیکبارگ آپ کے قلب پر نازل ہوجاتا تھا۔ کس طرح؟ کون جانے۔ اگر قرآن
ہیں ہوسکتا۔

## دل کا بھی کچھ اور ہی مسئلہ ہے

دل کا بھی پچھ اور مسئلہ ہے۔ قرآن ایک حقیقت ہے اور یہ حقیقت قلب پر وارد ہوتی ہے۔ قرآن ایک راز ہے۔ راز در راز۔ ایک سربستہ راز۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ یہ اپنے ارفع مقام سے پنچ اترے تاکہ قلب مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل ہو سکے۔ پھر اور پنچ اترے تاکہ اسے دوسرے بھی سمجھ سکیں۔ انسان کا بھی یہی حال ہے۔ انسان بھی ایک راز اور سرب بھی سمجھ سکیں۔ انسان کا بھی یہی حال ہے۔ انسان بھی ایک راز اور سرب تر راز ہے۔ جو پچھ ہمیں نظر آتا ہے ، اس کے لحاظ سے تو انسان محض ایک جانور ہے اور جانور بھی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی جانور کی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی جانور کی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی ایسا کہ دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی جانور کی دوسرے جانور دوسرے جانور دوسرے جانور دوسرے جانوروں سے بدتر لیکن اس جانور کی دوسرے جانور کی دوسرے جانور دوسرے جانور کی دوسرے جانور دوسرے جانور کی دوسرے دوسرے جانور کی دوسرے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے د

جب ول نے یہ بات قبول کر لی کہ اللہ تعالیٰ صدر ف الموجود اور کل اللہ تعالیٰ صدر ف الموجود اور کل الکھمال ہے تو اب یہ ایمان بن گیا۔ پہلے یہ ادراک عقلی تھا۔ دلیل اور بربان سے ادراک عقلی حاصل ہوا۔ دل میں مفہوم کا ایک تصور قائم ہوا۔ جب ول نے حقیقت کو قبول کرلیا ، خواہ عقلی دلائل سے یا قرآنی تعلیم سے تو پھرای کا نام ایمان ہوگیا۔ عقل نے ایک بات معلوم کی اور پھر دل کو سکھائی۔ جب کا نام ایمان ہوگیا۔ عقل نے ایک بات معلوم کی اور پھر دل کو سکھائی۔ جب تحرار اور ریاضت سے دل میں بیرائخ ہوگیا کہ لیسس فی اللہ او غیرہ دُوا دیا ہو سے دل میں بیرائخ ہوگیا کہ لیسس فی اللہ او غیرہ دیا ہو کے سواای دار دنیا میں پھے ہے ہی نہیں تو یہی ایمان ہے۔

یوں تو لیک مشاہدے ہے کہ جہ ہے۔

یو اتو لیک مشاہدے سے کم ہے۔

یہ بھی ایک درجہ ہے لیکن حق تعالیٰ کے جمال کا مشاہدہ اس سے کہیں بڑھا ہوا

ہے۔ حضرت موی علیہ السلام کے سلسلے میں جو امور قابل غور ہیں ان میں تمیں

دن ، پھر چالیس دن اور اس کے بعد کے واقعات ہیں۔ اس کے بعد جب حضرت موی علیہ السلام اپنے خسر حضرت شعیب علیہ السلام کے گھر ہے اپنے حضرت موی علیہ السلام اپنے خسر حضرت شعیب علیہ السلام کے گھر ہے اپنے بوی ہے کہا:

یوی بچوں کے ساتھ کے لو انھوں نے بچھ دور جاکر اپنی بیوی ہے کہا:

اِنّے آنسُتُ نَارًا للے یعیٰ ''میں نے آگ ریکھی ہے۔' یہ آگ جس کا احساس انھیں ہوا تھا ، ان کے بیوی بچوں نے قطعاً نہیں ریکھی تھی۔ حضرت موی علیہ السلام نے کہا میں جاتا ہوں اُعَلِمَی آتِیْ کُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ علی حضرت موی علیہ السلام نے کہا میں جاتا ہوں اُعَلِمی آتِیْ کُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ علی حضرت موی علیہ السلام نے کہا میں جاتا ہوں اُعَلِمی آتِیْ کُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ علی حضرت موی علیہ السلام نے کہا میں جاتا ہوں اُعَلِمی آتیا کہ میں تہارے لیے اس کا ایک شعلہ لاسکوں۔''

جب وه آگ ك قريب پنچ تو ندا آئى: (يَا مُؤْسنى إِنِّي أَنَا رَبُّكَ)

ا- سورهٔ بقره: آیت ۲۲۰

٢ و٣ - سورهُ طر: آيت ١٠

ایک خاص بات یہ ہے کہ بیرانسانیت تک پہنچ سکتا ہے۔ کمال کے مدارج طے کرکے کمال مطلق تک رسائی حاصل کرسکتا ہے اور وہ کچھ بن سکتا ہے جو ہمارے وہم وگمان میں بھی مافوق ہے۔ پھر عدم کا راستالیتا ہے۔

#### جو کچھ ہم محسوں کرتے ہیں وہ سب اعراض ہیں

یورا انسان ایک راز ہے۔ اس دنیا میں ظاہر میں ہمیں جو کھے نظر آتا ہے وہ بھی ایک مئلہ ہے۔ ہم اجهام کا ادراک نہیں کر سکتے۔ ہم جوہر کا ادراک نہیں کر سکتے۔ ہم جس چیز کا ادراک کرتے ہیں وہ جو ہر نہیں عرض ہوتی ہے مثلاً ہماری آئکھیں رنگ اور ای فتم کی چزیں دیکھتی ہیں ، ہمارے کان آواز سنتے ہیں ، ہاری زبان ذا نقه محسوں کرتی ہے اور ہمارے ہاتھ چیزوں کو چھوتے ہیں۔ یہ سب ظاہری چزیں ہیں۔اعراض ہیں۔اصل جم کہاں ہے؟ جب ہم کی چیز کا بیان کرتے ہیں تو اس کے عرض ، طول اور عمق کا ذکر کرتے ہیں۔ عرض طول اور عمق بھی اعراض یا کیفیات ہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ اس چیز میں کشش ہے۔ کشش بھی ایک عرض ہے۔ ہم جس کی چیز کو بیان کرنے کے لیے اس کے جن اوصاف کا بھی تذکرہ کریں گے وہ سب عرض ہی ہوں گے۔ پر خودجم کہاں ہے؟ جم بھی ایک راز ہے۔ احدیت کے راز کا ساہے۔ جو کچھ جمیں معلوم ہے وہ محض اساء و صفات ہیں ورنہ یہ عالم سرتاسر عالم غیب ہے۔ شایدای مفہوم کے ایک درجے کوغیب وشہادت سے تعبیر کیا گیا ہے کیونکہ اس كائنات مين غيب وشهادت ساتھ ساتھ ہيں۔ جو چيزيں ہم سے غيب ہيں ليعني جن کا ہم ادراک نہیں کر سکتے وہی غیب ہیں۔ جس چیز کی بھی ہم تعریف کرنا چاہیں ، سوائے اس کے اساء ، اوصاف اور آثار وغیرہ بیان کرنے کے اور کیا

کر سکتے ہیں؟ جو چیز کہ ظِلِّ مِسوّ مطلق ہے اس کا بشر ادارک نہیں کرسکتا کیونکہ انسانی ادراک ناقص ہے البتہ وہ ادراک کرسکتا ہے جو ولایت کے ذریعے اس مرتبے پر پہنچ گیا ہو جہاں حق نعالی کی ججلی پورے طور پر اس کے قلب پر پڑرہی ہو۔ یہ غیب وشہادت کا سوال ہر جگہ موجود ہے اس لیے اس طرح کی تعبیریں سب کی زبان پر ہیں جیسے عالم غیب ، عالم ملکوت ، عالم عقول وغیرہ۔

## رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم اسم اعظم بين

اَیّا مَّا تَدُعُواْ فَلَهُ الْاسْمَاءُ الْحُسْنَی تمام اسائے حتیٰ رحمان کے بھی ہیں، رحیم کے بھی ہیں۔ ایبانہیں ہے کہ ایک نام کا ایک مطلب مواور دوسرے نام کا بچھ اور مطلب۔ اگر ایبا ہوتو رحمان حق تعالیٰ کی ذات کی ایک حیثیت کا بیان ہوگا اور مثلاً رحیم کسی دوسری حیثیت کا ، اس طرح حق تعالیٰ کی ذات بھی بیان ہوگا اور مثلاً رحیم کسی دوسری حیثیت کا ، اس طرح حق تعالیٰ کی ذات بھی حیثیت ہو جائے گی۔ وجود مطلق میں یہ چیز محال ہے۔ وجود مطلق کی مختلف جیشیتیں نہیں ہوتیں۔ وجود مطلق ای وجود مطلق کے لحاظ سے رحمان کی مختلف جیشیتیں نہیں ہوتیں۔ وجود مطلق ای وجود مطلق کے لحاظ سے رحمان کی مختلف جیشیتیں نہیں ہوتیں۔ وجود مطلق ای وجود مطلق کے لحاظ سے رحمان میں بھی ہوتیں۔ اس کی تمام ذات رحیم۔

ہر آئینے میں وہی ایک روشن ہے۔ اس ایک سورج کا جلوہ ہے جو سو آئینوں میں نظر آرہا ہے مگر چونکہ سورج کی روشنی محدود ہے اس لیے بیہ مثال بھی دور دراز کی ہے۔

### تعینات جلوے کا لازمی نتیجہ ہیں

تمام تعینات یعنی محدود اور متعین موجودات میں حق تعالیٰ کا جلوہ اور نور ہے۔ وہی ایک نور سب موجودات میں جلوہ فکن ہے۔ یہ نہیں کہ ہر متعین موجود کے لیے ایک الگ نور ہو۔ تعینات ، نور کے جلوہ فعلی کا لازی بتیجہ ہیں۔ اس صورت میں بسسم اللّهِ الوَّ محمنِ الوَّ حینم میں اسم سے مراد مقام ذات کا اس صورت میں بسسم اللّهِ الوَّ محمنِ الوَّ حینم میں تمام جلوے شامل ہیں۔ اس جامع اسم ہوا ور اللہ جلوہ ذات ہے جس میں تمام جلوے شامل ہیں۔ اس جامع جلوے ہی کا نام اللہ ہے۔ رحمان اور رحیم بھی اسی جامع جلوے کے نام ہیں۔ الیا نہیں ہے کہ رحمان اس کی ایک صفت کا نام ہو اور رحیم دوسری صفت کا ، الیا نہیں ہے کہ رحمان اس کی ایک صفت کا نام ہو اور رحیم دوسری صفت کا ، جا۔ وہی کلمل جلوہ ذات اللہ بھی جا ، رحمان بھی اور رحیم بھی۔ اس کے علاوہ ہے۔ وہی کلمل جلوہ ذات اللہ بھی ہے ، رحمان بھی اور رحیم بھی۔ اس کے علاوہ کوئی اور صورت ممکن بی نہیں کیونکہ اگر یہ صورت نہ ہوتو حق تعالیٰ کی ذات محدود ہو جائے گی ، واجب نہیں رہے گی۔

اس تفصیل کے مطابق جوہم نے ابتدا میں حمد کے متعلق عرض کی تھی ، حمد اللہ کی ہوگی۔ السلّہ حق تعالیٰ کے جامع ظہور یا جامع جلوے کا نام ہے۔ رحمان اور رحیم بھی بعینہ ای جامع جلوے کا نام ہیں۔ حمد سے مراد ہر حمد بھی ہوسکتی ہے اور حمد مطلق بھی۔ اسم اللّه کے متعلق تین احمالات ہیں۔ یہ حق تعالیٰ موسکتی ہے اور حمد مطلق بھی۔ اسم اللّه کے متعلق تین احمالات ہیں۔ یہ حق تعالیٰ کے جلوہ کا نام مقام ذات ہیں بھی ہوسکتا ہے مقام صفات ہیں بھی

تمام ذات نور ہے اور تمام ذات الله ایسانہیں ہے کہ اس کی رجمیت کچھ چیز ہواور رجمانیت اس سے مختلف کچھ اور۔ جو شخص معرفت کے ذریعے ہے اس بلند ترین مقام تک پہنچ کہ خود ذات حق ، نہ کہ مخض اس کا جلوہ ، اس شخص کے قلب پر منجلی ہوتو وہ خود بھی اسم اعظم ہوگا اور اسم اعظم کے جلوے ہے منجلی بھی۔ یہ وہی قلب ہوسکتا ہے کہ جس پر قرآن نازل ہوا ہو، جو وق کا سرچشمہ ہواور جس میں جریل امین آتے رہے ہوں۔ ایسے قلب پر جو جلوہ ہوگا وہ تمام جلووں پر محیط ہوگا۔ یہ اسم اعظم خود رسول پاک کی ذات مبارک ہے۔ تمام جلووں پر محیط ہوگا۔ یہ اسم اعظم خود رسول پاک کی ذات مبارک ہے۔ نہون الاسماء بیں۔

### ہمارے وجود بھی تجلی ہیں

جن موضوعات پر آج کی مجلس میں گفتگو ہوئی ان میں ایک مسلہ تو سببیت کا تھا۔ ہم نے کہا تھا کہ حق تعالی کے بارے میں سببیت کا سوال اٹھانا غلط ہے۔ اس کی ہمیں کوئی مثال نہیں ملتی سوائے دور دراز کی بعض مثالوں کے۔ ایک مسئلہ نُفَظُهُ قَدْحَتِ الْبَاءِ کا تھا۔ اگر یہ روایت واقعی کہیں آئی ہوتو میں نے اس کے متعلق کچھ عرض کیا تھا۔

اس کے علاوہ اسم بہ مراتب اسم ذات ، اسم در مقام صفات ، اسم در مقام عفات ، اسم در مقام ججلی فعلی ، تجلی ذات بر موجودات مقام بجلی فعلی ، تجلی ذات بر موجودات نہیں ) جیسے مسائل بھی زیر بحث آئے۔ جب ہم لوگ تجلی ک بات کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہمارا وجود بھی ایک بجلی ہے۔ اس کی مثال بید ہے کہ یہاں سو آ کینے رکھ دیجئے۔ ہم آ کینے میں اس ایک سورج کی روشن منعکس ہی ۔ ایک لحاظ سے بیہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ سوروشنیاں ہیں مگر دراصل منعکس ہی ۔ ایک لحاظ سے بیہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ سوروشنیاں ہیں مگر دراصل

سے انکار کے لیے بھی دلیل کی ضرورت ہے ورنہ یہ کہو کہ مجھے معلوم نہیں لیکن کھے ضدی طبیعتیں ایس ہیں کہ وہ ہر چیز کا انکار کر دیتی ہیں۔ چونکہ یہ لوگ سمجھے نہیں اس لیے فطرت انسانی سے خارج ہیں۔ انسان کے لیے ضروری ے کہ اگر چیز کو تنلیم کرے تو دلیل سے تنلیم کرے اور اگر رد کرے جب بھی ولیل سے رو کرے ورنہ سے کہہ دے کہ مجھے معلوم نہیں اور چونکہ میں نہیں جانا ال ليمكن إليا مواورمكن إليانه موركها كياب: كُلُّ مَا فُرعَ سَمْعُكَ ذَرَّةً فِي بُقْعَةِ الْإِمْكَانِ جو كچيسنواس كمتعلق ييضرور مانوكمكن ہے سے ہواور ممکن ہے کہ سے نہ ہولیکن انکار کی کوئی وجہ نہیں ہے؟ اس عالم کے ماوراء تک جاری رسائی نہیں ہے۔خود اس دنیا کے متعلق بھی جاری معلومات ناقص ہیں۔ کچھ مسائل اس وقت معلوم ہیں۔ بعد میں کچھ اور مسائل ظاہر ہوں گے۔ اب سے سوسال پہلے تک یہ دنیا کتنی نامعلوم تھی۔ اس میں کتنی باتیں اليي تقيس جن كاكسي كوعلم تك نبيس تقار اب بهت ي باتيس معلوم موكئ بين-آئدہ اور بہت ی باتوں کا انکشاف ہوگا۔ ابھی تک ہم اس کا نات کونہیں معجے۔انسان اس کا نئات کا اوراک نہیں کرسکتا ہے، پھر اولیاء کے مشاہدات کا انکار کیوں کرتا ہے؟ جو مخص حقائق و معارف کا انکاری ہے ،اس کا دل حقائق وانوار کی جل سے محروم ہے۔ وہ کہتا ہے کہ نہیں ہے۔ یہ نہیں کہتا کہ مجھے معلوم نہیں ہے۔ جو کھ اہل معرفت کہتے ہیں ، اس کے متعلق کہتا ہے کہ بیاب من گھڑت باتیں ہیں۔ چونکہ وہ خودمحروم ہاس کیے ان باتوں کومن گھڑت بتلاتا ہے۔ اس کے دل میں یمی ہے کہ یہ باتیں من گھڑت ہیں مگر یہ باتیں تو قرآن میں بھی ہیں۔ ان کے متعلق اے ایا کہنے کی جرأت نہیں ہوتی۔ جن باتوں کو وہ من گھڑت کہتا ہے وہ قرآن وسنت ہی سے ماخوذ ہیں ، پھر الكاركرنے كى وجدكيا ہے؟ (جے مشیت مطلق کہتے ہیں اور ہر چیز ای سے ہوتی ہے) اور مقام فعل میں بھی۔ جب ہم ان اختالات مختلفہ کو مثلاً بھم اللہ کی آیت پر منطبق کرتے ہیں تو ہر اختال کی صورت میں ایک خاص طرز کلام ہوجاتا ہے۔ ای بنا پر ہم نے اللّٰہ کے متعلق گفتگو کی جو ایک جامع اسم ہے مقام ذات میں بھی ، مقام صفات میں بھی اور مقام جلی فعلی میں بھی۔ ہم نے بھم اللہ پر گفتگو کرتے ہوئے اسم ، میں بھی اور مقام جلی فعلی میں بھی۔ ہم نے بھم اللہ پر گفتگو کرتے ہوئے اسم ، الله بر گفتگو کرتے ہوئے اسم ، الله بر الله بر گفتگو کرتے ہوئے اسم ، الله بر الله بی اور نقط کے متعلق چند بہت ہی الله میں بھی۔ ہم کے متعلق چند بہت ہی الله میں بھی۔ ہم کے متعلق چند بہت ہی

#### یقین ضروری ہے

ہمیں امید ہے کہ اس طرح کے مسائل پر بحث کی ضرورت کا اعتراف کیا جائے گا۔ بعض لوگ اس کا بالکل ہی انکار کرتے ہیں بلکہ بعض لوگ تو سرے سے عرفانی مسائل کے ہی متکر ہیں۔ جولوگ ابھی حیوانیت کی مزل میں ہیں انھیں یقین نہیں آ سکتا کہ اس مزل سے ماوراء بھی پچھ ہے جس کے وہ ابھی قائل نہیں۔ ہمارے لیے روحانی امور پر یقین ضروری ہے۔ بہی پہلا مرحلہ ہے اس کا کہ انسان اپ آپ کو ترکت میں لائے۔ پہلی بات یہ کہ آدمی انکار نہ کرے۔ یہ نہیں ہونا چاہیے کہ آدمی ہر بات کا انکار کر دے جواسے معلوم نہ ہو۔ غالبًا شخ الرئیس بوعلی مینا کا قول ہے کہ جو شخص بغیرکی ولیل کے کسی بات کا انکار کرتا ہے وہ فطرت انسانی سے خارج ہے۔

عقیدے کی بنیاد دلیل پر ہونی جا ہے

جس طرح کسی چیز کا جوت ولیل کا مخاج ہے ای طرح کسی بات

جو بات معلوم نہ ہواس کا انکار کفر ہے

يہ بھی کفر کا ایک درجہ ہے ، گوشرعی کفر نہ ہولیکن کفران تو ہے ہی کہ آدی کو جو چیز معلوم نہ ہواس کا انکار کر دے۔ انسان کی مصیبتوں کی جزیبی ہے کہ جب وہ حقائق کا ادراک نہیں کرسکتا تو ان کا انکار کر بیشتا ہے۔ وہ وہاں تک نہیں پہنچ سکتا جہاں تک اولیاء پہنچے ہیں اس لیے وہ ان کی تکذیب كرتا ہے۔ يكفر جودى كى بدرين فتم ہے۔ پہلا قدم يہ ہے كه آدى اس بات كا انكار نه كرے جو كتاب وسنت ميں آئى ہے، جس كا اولياء اقرار كرتے ہيں، جس كے عرفاء اپنے ادراك كے مطابق قائل ہيں اور جس كا فلاسفه كو اعتراف ہے۔ اگر خود اس نے درک نہیں کیا ہے تو کہہ دے کہ مجھے معلوم نہیں مگر سے مردودتو كہتا ہے كہ جب تك ميں اسے تيزنشر سے خداكو چير محار كرنہيں وكم لوں گا میں تو مانوں گا ہی نہیں۔ یہ جو دے جو اللہ کو بھی اینے نشر کے نیچے و کھنا جا ہتا ہے۔ پہلا درجہ یہ ہے کہ جو بائیں انبیائے کرام اور اولیاء عظام نے بتلائی ہیں ہم ان کا انکار نہ کریں۔ اگر شروع ہی میں انکار کر ویں گے تو اگلا قدم اٹھا ہی نہیں سکتے۔ جو مخص اس کا منکر ہے کہ کوئی اور صورت بھی ہوسکتی ہے وہ اصلاً جبتی ہی نہیں کرے گا۔ جو آدمی آگے بردھنا چاہتا ہے اس كے ليے ضرورى ہے كہ وہ يہلے اس بھول بھلياں سے فكے۔سب سے يہلے تو وہ اس کا اعتراف کرے کہ یہ بھی ممکن ہے کہ یہ باتیں سیجے ہوں۔ اگر آ دمی اس كا انكاركر ع لوبيانكارى ديوار بميشه كے ليے أس كا راستا روك دے گا-مجر خدا سے دعا کرے کہ خدا اُس کے لیے کوئی ایبا راستا کھول دے جس سے وہ وہاں پہنچ جائے جہاں اسے پہنچنا جاہے۔

اگر آدی انکارنیں کے گا اور دعا کے گا کہ اس کے لیے راستا

کل جائے تو خدا اے محروم نہیں رکھے گا اور آہتہ آہتہ راستا کھل جائے گا۔
مجھے امید ہے کہ ہماری یہ حالت نہیں ہوگی اور ہم کتاب وسنت کا انکار نہیں
کریں گے۔ ہوتا یہ ہے کہ آدمی کتاب وسنت کا تو قائل ہوتا ہے لیکن جب
کتاب وسنت میں وارد کوئی چیز اس کی سمجھ میں نہیں آتی تو زیادہ سے زیادہ وہ
وہاں یہ نہیں کہتا کہ ایبا نہیں ہے لیکن جب کوئی دوسرا شخص اس سے یہ کہتا ہے
کہ کتاب وسنت میں یہ آیا ہے اس وقت وہ یہ نہیں کہتا کہ مجھے معلوم نہیں بلکہ
اسے لغو بتلاتا ہے۔

#### مطلق انکاررائے کا پھر ہے

مطلق انکار آدی کو بہت سے مسائل سے محروم کر دیتا ہے اور اس کے راہ راست پر چلنے میں رکا وٹ بن جاتا ہے۔ میں عرض کرتا ہوں کہ جن باتوں کی اولیاء نے کشفی تقدیق کی ہے ، ان کے متعلق کم از کم یہ اختال تو دیجئے کہ ممکن ہے یہ درست ہوں۔ ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص صریحاً نہ کہے کہ یہ ممکن ہے لیکن یہ کہ آدی قطعی انکار کر دے اور یہ کے کہ یہ مسائل ہیں ہی نہیں ، یہ نبیں ہوسکتا۔ یہ نبویات ہیں۔ ایسا آدی پھر آگے بڑھنے میں بھی کامیاب نہیں ہوسکتا۔ اگر کامیابی حاصل کرنی چاہتا ہے تو اپ دل سے انکار کو نکال چیکے اور پھر قدم آگے بڑھائے۔

#### ہم جو دکوول سے نکال دیں

مجھے امید ہے کہ ہم اس تکذیب کے تجاب کو اپنے دل سے دور کر دیں گے اور خداوند جارک و تعالیٰ سے دعا کریں گے کہ ہمیں قرآن کی

زبان سے یعنی جس زبان میں قرآن نازل ہوا ہے اور جوالیک خاص طرح کی زبان ہے اس سے آشنائی بخشے۔قرآن بھی انسان کی طرح گونا گوں صلاحیتوں كا حامل ب- قرآن ايك وسرخوان ب جو خدا نے ہمارے ليے بچھايا ب-یہ ایک بہت وسیع وسرخوان ہے جس سے بر محص اپنی خواہش کے موافق غذا حاصل کرسکتا ہے۔ اگر آ دمی بیار نہ ہو اور اس کی بھوک جاتی نہ رہی ہو کیونکہ ول کے امراض میں بھوک نہیں رہتی ، ہال یہ ایک وسیع وسترخوان ہے ، جس ے سب استفادہ کر سکتے ہیں جس طرح یہ دنیا ایک وسیع دسترخوان ہے جس سے سب فائدہ اٹھاتے ہیں۔ کوئی گھاس کھاتا ہے تو کوئی میوے۔ کوئی کی طرح استفادہ کرتا ہے اور کوئی کسی طرح۔ انسان ایک طرح سے استفادہ کرتا ہے تو حیوان دوسری طرح اور جو انسان حیوانیت کے درجے میں ہیں ، وہ کسی اورطرح سے۔ جول جول سطح بلند ہوتی جاتی ہے ، اس خدائی وسترخوان سے جو وجود سے عبارت ہے ، استفادے کا طریقہ بھی بہتر ہوتا جاتا ہے۔ ای طرح قرآن بھی ایک وسیع وسترخوان ہے جوسب کے لیے بچھا ہوا ہے۔ ہر مخص اپنی بھوک اور خواہش کے مطابق اس سے فائدہ اٹھانے کی راہ نکال سکتا ہے۔ اعلیٰ ترین استفادہ اس سے مخصوص ہے جس پر یہ نازل ہوا تھا اور جو اس کا اولين خاطب ب- إنَّمَا يَعُرِفُ الْقُرُآنَ مَنْ خُوطِبَ بِهِ.

#### نبوت كاقطعي انكار

لین ہمیں مایوں ہونے کی ضرورت نہیں بلکہ ضروری ہے کہ اس دسترخوان سے ہم بھی بہرہ اندوز ہوں۔ اس کے لیے پہلی شرط یہ ہے ہم یہ خیال دل سے نکال دیں کہ طبیعی اور مادی مسائل کے سواکسی چیز کا وجود ہی

نہیں اور قرآن فقط ان بی طبیعی اور اجھائی مسائل کو بیان کرنے کے لیے آیا ہے اور اس کا تعلق صرف د نیوی زندگی سے ہے۔ ایسا خیال نبوت کا قطعی انکار ہے۔ قرآن ، انسان کو انسان بنانے کے لیے آیا ہے اور بیرسب ذریعہ ہے۔ ایک مقصد کے حصول کا۔

#### دعائيں اور عبادتيں وسيله ہيں

تمام عبادات اور دعا کی وسیلہ اور ذریعہ ہیں اس مقصد کا کہ انسان کے اصل جو ہر کھلیں۔ انسان میں جو صلاحیتیں خفتہ ہیں وہ بیدار ہو جا کیں۔ انسان ، انسانیت کے مرتبے تک پہنچ جائے۔ انسان بالقوہ انسان بالفعل بن جائے۔ طبیعی انسان ، خدائی انسان بن جائے تاکہ اس کی ہر چیز خدا کی ہو جائے۔ وہ جو کچھ دیکھے اور سمجھے۔ انبیاء اس لیے آئے ہوں۔ وہ جو کچھ دیکھے اور سمجھے۔ انبیاء اس لیے آئے ہیں۔ وہ بھی ایک ذریعہ ہیں۔ انبیاء اس لیے نہیں آئے کہ وہ حکومت قائم کریں۔ انسین حکومت بھی اپنی جگہ ہے لیکن کریں۔ انسین حکومت کا ہے کے لیے چاہیے تھی۔ حکومت بھی اپنی جگہ ہے لیکن سے بات نہیں کہ انبیاء فقط دنیا کا انتظام کرنے آئے تھے۔ حیوانات کی بھی دنیا ہے ، وہ بھی اپنی دنیا کا نظم ونتی چلاتے ہیں۔

### عدل حق تعالی کی صفت ہے

جوچیم بھیرت رکھتے ہیں ان کی نظر میں عدل کی بحث حق تعالیٰ کی ایک صفت کی بحث حق تعالیٰ کی ایک صفت کی بحث ہے۔ عدل البی کا انفرام بھی انبیّاء کا ایک کام ہے۔ وہ انصاف پر مبنی حکومت بھی قائم کرتے ہیں لیکن میہ سب با تیں ذریعہ ہیں اس کا کہ انسان ایک مرتبے پر پہنچ جائے جو انبیاء علیم السلام کی آمد کا مقصد ہے۔ وعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر معاطے میں ہماری مدد کرے!

## پانچوال درس

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيُمِ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

ارانی ، ترک اور عرب کے مابین انگور کا قضیہ

بقید مطالب بیان کرنے سے پہلے ایک بات عرض کر دینا مناسب ہے جو شاید مفید بھی ہے اور ضروری بھی وہ بید کہ اہل علم اور اہل نظر میں بسا اوقات اختلاف اس لیے پیدا ہو جاتا ہے کہ وہ ایک دوسرے کی زبان سیح طور پرنہیں سیجھتے۔ وجہ اس کی بیرے کہ ہرگروہ کی اپنی ایک خاص زبان ہے۔

معلوم نہیں آپ نے بھی یہ قصہ سنا ہے کہ نہیں؟ تین آدی تھے جن
میں سے ایک ایرانی تھا، دوسرا ترک اور تیسرا ایک عرب تھا۔ وہ آپیل میں یہ
بخث کررہے تھے کہ آج دوپہر کے کھانے پر کیا چیز کھائی جائے۔ ایرانی نے
کہا کہ انگور مناسب رہیں گے۔عرب نے کہا: نہیں، ہم تو عنب کھا کیں گے۔
ترک بولا کہ ہمیں یہ دونوں چیزیں منظور نہیں ہم تو اورام کھا کیں گے۔
چونکہ ایک دوسرے کی زبان سجھتے نہیں تھے اس لیے آپی میں اختلاف ہوا۔
کہتے ہیں کہ آخر ان میں سے کوئی گیا اور انگور لے آیا۔ دیکھا تو سب ایک بی

پر سی بہت ہم مختلف زبانوں میں ایک ہی بات کو مختلف الفاظ میں کہا جاتا ہے مثلاً فلسفیوں کی ایک خاص زبان ہے۔ ان کی اپنی اصطلاحات ہیں۔ اس طرح

عرفاء کی بھی اپنی زبان ہے اور ان کی اپنی اصطلاحات ہیں۔ فقہاء کی بھی اپنی اصطلاحات ہیں۔ شعراء کی اپنی مخصومین اصطلاحات ہیں۔ شعراء کی اپنی مخصوص شعری زبان ہے۔ اولیائے معصومین علیم السلام کا طرز کلام سب سے جداگانہ ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ ان تمین یا چارگروہوں میں سے کس کی زبان اہل عصمت کی زبان سے نزدیک تر ہے اور کون می زبان وحی کی زبان سے زیادہ قریب ہے۔ میرے خیال میں کسی آدمی کو ، کسی عاقل کو اس میں اختلاف نہیں ہوگا کہ حق تعالی ہے ، وہ موجودات کا سرچشمہ ہم اور کی علت موجودات کا سرچشمہ ہم اور یہی سرچشمہ تمام موجودات کے وجود کی علت ہے۔ کوئی شخص اس کا قائل نہیں ہے کہ آپ اپنے کوئے پتلون سمیت خدا ہیں ، ذہ کوئی عاقل یہ تصور کرسکتا ہے کہ فلال شخص اپنے عمامہ وریش وعصا سمیت خدا ہیں ، نہوئی عاقل یہ تصور کرسکتا ہے کہ فلال شخص اپنے عمامہ وریش وعصا سمیت خدا ہیں ۔

آدم کو خدا مت کہو آدم خدا نہیں لیکن خدا کے نور سے آدم جدا نہیں

لیکن علت و معلول کوجس طرح بیان کیا جاتا ہے اور اس سے جو تاثر پیدا ہوتا ہے اس میں فرق کی وجہ سے اختلاف رونما ہو جاتا ہے۔ ہمیں ویکھنا چاہیے کہ جو حضرات عرفاء کے طبقے سے تعلق رکھتے تھے، وہ کیا چاہتے تھے؟ کیوں اس طرح کے الفاظ استعال کرتے تھے؟ انھیں اس خاص طرز کی تعبیر پر کس بات نے آمادہ کیا۔

مختلف گروہوں اور ان کی تعبیروں میں تصفیہ کی راہ

اب میں جاہتا ہوں کہ ان مختلف گروہوں میں تصفیہ کرادوں کیونکہ بیسب ایک ہی بات کہتے ہیں۔ میں بینہیں جاہتا کہ سب فلاسفہ کو بے قصور کھمراؤں یا سب عارفوں یا سب فقہاء کی صفائی پیش کروں۔ نہیں ،

ي باتنبيل ب:

اے بیا خرقہ کہ مستوجب آتش باشد

ان میں بہت ہے دکاندار ہیں جو وہی باتیں کرتے ہیں جو ان کی تجارت کے فروغ کا باعث ہوں۔ میرے کہنے کا مقصد ہے ہے کہ ان تمام گروہوں میں بہت ہے اشخاص نیک ہیں۔ ان میں جو اختلاف ہے وہ مدرے کی پیداوار ہے۔ اس کی مثال بالکل اس اختلاف کی ہے جو اصولیوں اور اخباریوں میں ہے۔ بعض اوقات شاید اخباری ، اصولیوں کی تکفیر پر از آتے ہیں اور اصولی ، اخباریوں کو جابل کہتے ہیں حالانکہ ان کے مقصد میں فرق نہیں۔ مقصد دونوں کا ایک ہے۔

اب ہماری بحث کا نقط ہے ہے کہ فلاسفہ کا ایک طبقہ علت العلل ، معلول اول ، معلول ثانی جیسی اصطلاحات استعال کرتا ہے۔ فلاسفہ اکثر علیت و معلولیت کے الفاظ بھی استعال کرتے ہیں خصوصاً ماقبل اسلام کے فلاسفہ علیت و معلولیت ، سببیت و مسببیت اور مبداء و اثر جیسی ترکیبیں ان کی پندیدہ اصطلاحات ہیں۔

ہمارے نقہاء بھی علیت و معلولیت جیے الفاظ کے استعال سے پر ہیز نہیں کرتے اور نہ انھیں خالفیت و مخلوقیت جیے الفاظ کے استعال سے انکار ہے۔ ایک طبقہ اہل عرفان کا ہے۔ وہ اس اختلاف کی بنیاد پر جو اِن کے اور دوسروں کے درمیان ہے بالکل ہی مختلف تعبیرات استعال کرتے ہیں جیے ظاہر ، ممنظھر ، تنجلی وغیرہ۔ ان کے علاوہ وہ کچھ اور ایسے الفاظ بھی استعال کرتے ہیں جن پر بعض ظاہر بینوں کو اعتراض ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے استعال کرتے ہیں جن پر بعض ظاہر بینوں کو اعتراض ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ وہ ایسے الفاظ کیوں استعال کرتے ہیں اور کیا وجہ ہے کہ انکہ علیم السلام نے بھی ای تنہیں پڑتا کہ انکہ علیم السلام نے بھی ای تنہیں پڑتا کہ انکہ علیم کے بیں۔ بچھے یاد نہیں پڑتا کہ انکہ انکہ نے کہیں

علیت و معلولیت اور سببیت اور مسببیت وغیرہ کا استعال کیا ہوالبتہ ان کے کلام میں خالفیت و مخلوقیت ہے، ججلی ہے، ظاہر ومظہر ہے۔ اب و یکنا یہ ہے کہ اہل عرفان نے فلاسفہ کی اصطلاحات سے کیوں گریز کیا ہے اور انھوں نے عوام الناس کا طرز بیان بھی کیوں افتیار نہیں کیا۔ انھوں نے ایک اور بی اسلوب افتیار کیا ہے جس پر اہل ظاہر عموماً اعتراض کرتے ہیں۔ آیے، ویکھیں اس کی کیا وجہ ہے۔

#### علت ومعلول

علت ومعلول لے کی بنیاد پر ایک موجود کوعلت مانا جاتا ہے اور کسی دوسرے کومعلول علیت ومعلولیت کا اصول یہ ہے کہ علت ایک طرف ہواور معلول دوسری طرف۔ اس ایک طرف سے کیا مراد ہے؟ اس سے مراد یہ ب كه وه مكاناً ايك دوسرے سے مختلف ہوں ليعنى وه الگ الگ دو جگه واقع ہول، جیے مثلاً سورج کی روشی اور خود سورج سورج میں خود بھی روشی ہے لیکن اس سے روشی تکلی ہے۔ اس طرح کہ سورج ایک جگہ ہے اور اس سے نکلنے کی وجہ سے بیروشی اس کا اثر اور معلول بے لیکن سوال بیے کہ واجب الوجود كے بارے ميں بھى اس طرح كى عليت ومعلوليت كا تصوركيا جاسكتا ہے جس طرح کی علیت ومعلولیت نیچر میں یائی جاتی ہے جیے مثلاً آگ ، حرارت کی علت ہے اور سورج ، روشن کی ۔ نیچر میں تو معلول ، علت کا اثر ہوتا ہے اور ا۔ انسان اپنی روزمرہ زندگی میں علت اور معلول کا مشاہدہ کرتا ہے اور اس کو سجھتا ہے۔ دنیا ارسطو کے زمانے سے لیعنی تقریبا ۲۰۰۰ سال سے علت و معلول Causality کی فلفیانہ اصطلاح کو جانتی ہے۔ Causality کی اس قدیم اصطلاح کے بعد جدید مغربی فلیفیوں نے Determinism یعنی جریت اور Existentialism یعنی وجودیت کی جو اصطلاحات استعال کی ہیں وہ بھی ای نظریة علت ومعلول کے مظاہر ہیں۔ (رضوانی)

علت اور معلول جگہ کے لحاظ سے بھی ایک دوسرے سے جدا ہوتے ہیں۔ علت ایک جگہ ہوتی ہے اور معلول دوسری جگہ۔

#### الر اور مؤثر

نیچر میں اثر اور مؤثر بھی عموا اس طرح ہوتے ہیں کہ جگہ کے لحاظ سے ایک دوسرے سے جدا ہوتے ہیں۔ اب کیا ہم یہ کہیں کہ مبدائے اعلیٰ اور مخلوقات بھی ای طرح ایک دوسرے سے جدا ہیں۔ خالق ایک مکان میں اور مخلوق ایک مکان میں۔ خالق ایک مکان میں۔ خالق ایک مکان میں۔ خلوق ایک مکان میں۔ خالق ایک زبان میں اور مخلوق ایک زبان میں نے عرض کیا تھا کہ اس کا تصور بہت مشکل ہے۔ یہی بتلانا مشکل ہے کہ موجود بجر دکے وجود کی کیا شکل ہے؟ خصوصاً مبدائے اعلیٰ کے متعلق چاہے تعبیر کا کوئی بھی طریقہ اختیار کیا جائے ، اس کو بیان کرنا نامکن ہے کہ حق تعالیٰ کی قیسو میت کس طرح موجودات کا احاظ کئے ہوئے ہے؟ قرآن جو کہتا ہے کہ هؤ مَعَکُمُ ایُنَ مَا کُنتُمُ لِیعِن '' تم جہاں بھی ہو وہ تبہارے ساتھ ہے۔'' اس مَعَکُمُ کا کیا مطلب ہے؟ کیا خدا آ دی کے ساتھ اس کے پہلو میں ہے؟

#### هُوَ مَعَكُمْ كَامْفَهُومُ

اس طرح کی تعبیر اس لیے اختیار کی گئی ہے کہ حقیقت کو الفاظ میں بیان کرناممکن نہیں اس لیے واقعیت کو بیان کرنے کے لیے نز دیک ترین الفاظ کا انتخاب کرنا پڑتا ہے۔ قرآن و سنت میں بھی قریب ترین الفاظ ہی کا استعال کیا گیا ہے۔ اس مسکلے کو بجھنا بہت مشکل ہے کہ خالق کہاں ہے؟ خالق مخلوق کے ساتھ کس طرح ہے؟ کیا خالق اور مخلوق کی وہی صورت ہے جو

ا- سورهٔ عدید: آیت م

لَوْ دُلِيْتُمُ بِحَبْلِ إِلَى الْآرَضِيْنَ السُّفُلَى لَحَبَطْتُمُ إِلَى اللَّهِ لِين " اگر شمصیں سب سے مجلی زمینوں تک بھی لئکا دیا جائے تب بھی تم وہاں خدا بى كو ياؤ گے۔" يہ بھی محض كہنے كا ايك طريقة ب مثلاً اگريد كها جائے كه سب م کھ اللہ بی ہے تو اس کے بیمعنی نہیں ہیں خدا مخلوق میں طول کر گیا ہے۔ یہ غلط ہے۔ ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا لیکن تعبیرات و اصطلاحات ایسی لائی جاتی ہیں جن سے غلط فہی پیدا ہو جاتی ہے۔ کوئی بھی یہ بیس کہتا کہ جو آ دمی عبا اور عمامہ يہنے ہوئے ہے وہ حق تعالى ہے۔ ايلى بات تو كوئى شخص بقائى ہوش وحواس نہیں کرے گا۔ ہم تعیر کے لیے صرف ایسے الفاظ اختیار کر سکتے ہیں جومفہوم سے زیادہ سے زیادہ قریب ہول۔ جو مخص ان مسائل سے واقف نہیں ہے اس كى توجد خالق ومخلوق كے تعلق كى طرف مبذول كرانے كے ليے بعض دفعہ يہ كهدويا جاتا ہے كہ يہ بھى مجے ہے كه سب كچھ الله بى ہے۔ اس كا يه مطلب نہیں کہ کی خاص چیز کے متعلق یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ حق تعالی ہے۔ ویکھتے مسلمان فلفي يدكت بين كه صِوف الْوُجُودِ كُلُّ الْاَشْيَاءِ وَلَيْسَ بِشَيْءٍ مِنْهَا الله تعالى خالص وجود ہے ، وہ سب کھے ہے مگر ان چیزوں میں سے کوئی چیز نہیں ہے۔ سب کچھ ہے اور کچھ بھی نہیں۔ بظاہر یہ دومتضاد باتیں ہیں مگر کہنے

الرائی کیوں ہوتی ہے؟

لڑائی کی بات پر ہوتی ہے؟ جنگ کی بنیاد کیا ہے؟ یہاں جورگ کا لفظ آیا ہے اس سے مراد ہے تعلق۔ دوسری جگہوں پر اور بعض دوسرے شعراء کے کلام میں بھی یہ لفظ ان معنوں میں آیا ہے۔ کی نے کہا ہے ظ از آنچہ رنگ تعلق پذیرد آزاد است رنگ اور بے رنگ کے معنی ہیں تعلق اور بے رنگی سے مراد ہے بے نقلقی۔ اگر کی خاص چیز سے طبیعت کو تعلق اور لگاؤ نہ ہو تو جھڑا نہیں ہوسکتا۔ جھڑے کی وجہ بہی ہے کہ آدی کی طبیعت کو کئی چیز سے لگاؤ ہوتا ہے۔ وہ اسے اپنے لیے حاصل کرنے کی کی کوشش کرتا ہے۔ شام کہتا ہے کہ اصل فطرت میں رنگ نہیں ہے۔ اگر تعلق کا رنگ بھی میں سے نکل جائے تو پھر جھڑا

حضرت موی علیہ السلام اور فرعون کے قصے میں جس طرح حضرت موی علیہ السلام بے تعلق ہوتا تو یہ سب جھڑا پیش نہ آتا۔ اگر کسی جگہ سب انبیاء و مرسلین بھی جمع ہو جا کیں تو بھی جھڑا نہ ہو۔ یہ سب جھڑا تعلق ہی کا ہے۔ بے رنگی امیر رنگ شد۔ جھڑا نہ ہو۔ یہ سب جھڑا تعلق ہی کا ہے۔ بے رنگی امیر رنگ شد۔ فطرت جو بے تعلق تھی جب تعلق کی امیر ہوگئ تو جھڑے پیدا موگئے۔ اگر یہ تعلق کا کا ننا نکال دیا جائے تو حضرت موی علیہ السلام اور فرعون ہوگئے۔ اگر یہ تعلق کا کا ننا نکال دیا جائے تو حضرت موی علیہ السلام اور فرعون بھی آپس میں صلح کرلیں گے۔

ال مضمون کا تعلق حقانیت کے موضوع سے ہی نہیں۔ جس کمی نے اس مصرع پر اعتراض کیا ہے اسے یہ خیال نہیں آیا کہ بیمصرع تو ان دو آدمیوں کے متعلق ہے جو آپس میں اڑ رہے ہوں نہ کہ اصل مسئلے ہے۔

کا مطلب یہ ہے کہ ذات خداوندی ہر نقص سے پاک ہے۔وہ خالص وجود ہے۔ اس میں کوئی کی یا عیب نہیں۔ وہ ہر کمال سے متصف ہے اور باقی سب موجودات ناقص ہیں۔

اس لیے وہ لیس بیشیء مِنها ہے۔ اگر حق تعالیٰ دوسری موجودات میں ہے ہوگا تو ناقص ہو جائے گا گر وہ ایک عمل وجود ہے جو ہر نقص سے پاک ہے اور جب وہ ہر نقص سے پاک ہے تو ایبا نہیں ہوسکنا کہ کوئی ایبا کمال ہو جو اس میں نہ ہو۔ جو کمال بھی کی مخلوق میں ہے وہ ای کے کمال کا جلوہ اور ترشح ہے۔ جب ہر کمال ای کا جلوہ ہے تو وہ اپنی ذات میں کل کمال ہے۔ مُحلُّ الْاَشْیَاء کا مطلب ہے مُحلُّ الْکَمَال اور لَیسُ بِشَیء مِنهَا کے معنی ہیں کہ اس میں کوئی نقص نہیں مُحلُّ الْاَشْیَاء کا یہ مطلب نہیں کہ تم بھی خدا ہو۔ جب ہر کمال ہی کہ لَیسُ بِشَیء مِنها یعنی یہ کہ وہ تمام کمال ہے جب کوئی دوسرا موجود تمام کمال نہیں۔ چونکہ وہ تمام کمال ہے اس لیے ہر کمال ہے حصف ہے۔ ای کو اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ ای طرح کی ایک اور حصف ہے۔ ای کو اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ ای طرح کی ایک اور

چون کہ بے رنگی اسرِ رنگ شد

اگر چہ اس مصرع کا حقیقت الہیہ سے کوئی تعلق نہیں۔ اس کا تعلق تو

دراصل ایسی لڑائی ہے ہے جو دو آ دمیوں کے درمیان ہو گر چونکہ لوگ مطلب

نہیں سمجھتے اس لیے پچھ لوگوں نے کہا ہے کہ یہ تو کفر ہے حالانکہ اس کا تعلق

اس مسئلے سے قطعی نہیں ہے اور اس کا جو مطلب سمجھا جاتا ہے وہ غلط ہے۔

یہ ایک الگ مسئلہ ہے کہ دنیا میں جوجنگیں ہوتی ہیں وہ کس بات پر ہوتی ہیں۔

یہ ایک الگ مسئلہ ہے کہ دنیا میں جوجنگیں ہوتی ہیں وہ کس بات پر ہوتی ہیں۔

مثال ہے۔ فرض میجے کہ کوئی ایسا محض جے ان مسائل سے آگا ہی نہیں ہے یہ

معرع نتا ع

جوید دعا پڑھا کرتے تھے تو ان کا مقصد کیا تھا؟ کُمَالُ الْإِنْقِطَاعِ اِلَیْکَ سے کیا مراد ہے؟ هَبُ لِی کُمَالُ الْإِنْقِطَاعِ اِلَیْکَ کے کیا معن ہیں؟

#### امام خدا سے دعا مانگتے ہیں

امام محمالُ الإنقطاع نفیب ہونے کی خدا سے دعا ما تگتے ہیں طالانکہ سر روحانی خود ان کا اپنا فعل ہے مگر وہ اس کی دعا ما تگتے ہیں۔ آخریہ سب کیول؟ آنسو قُلُوبَ اَبُصَادِ نَا ہے دل کی آئیس کیا ہوتی ہیں جن سے وہ خدا کو دیکھنا چاہتے ہیں؟ پھر دل سے کیا مراد ہے اور دل کی آئھوں کا کیا مطلب ہے؟

#### پران سب کی عایت یہ بیان کی گئی ہے:

تُخوِق اَبُصَارُ الْقُلُوبِ حُجُبَ النُّوْدِ يعنى دل كَ آنكيس نور ك پردول كوچاك كرك فَتَصِلَ إلى مَعْدِنِ الْعَظَمَةِ وَ تَصِيرُ اَرُوَاحُنَا مُعَلِقَةِ بِسعِنِ قُدُسِكَ عظمت كر چشم تك بَنْ جاكي اور مارى ارواح تير فظيره قدى معلق موجانے سے كيا مراد ہے؟ خطيره قدى ميں معلق موجا كيں۔ يہال معلق موجانے سے كيا مراد ہے؟

اللهى وَاجْعَلْنِى مِسَنُ نَادَيْتَ فَاجَابَكَ وَلَا حَظُتَهُ فَصَعِقَ لِلهِى وَاجْعَلْنِى مِسَنُ نَادَيْتَ فَاجَابَكَ وَلَا حَظُتَهُ فَصَعِقَ لِلهِ اللهِى وَاجْعَلَالِكَ وَيهال جلال كسب بها بكا بكا ره جانے اور ہوش وحواش كو بیٹھنے كاكيا مطلب ہے؟ يكى بات حضرت موى عليه السلام كے بارے بيل قرآن بيل ميل كي گئى ہے۔ اہل عرفان كى اصطلاح ميں جے فنا كہا جاتا ہے كيا يہ اس سے چھ مختلف چيز ہے؟

جو کلمات ائمہ اہلیت علیم السلام کی دعاؤں میں آئے ہیں وہ تو آپ
کو معلوم ہیں۔ آئے دیجھیں کہ کیا اہل عرفان نے بھی ای طرح کے کلمات
استعال کے ہیں جن کی بنا پر حقیقت سے ناواقف لوگوں نے ان پر کفر کا فتو کا
لگایا ہے یا ان کے کلمات ان کلمات سے مختلف ہیں جو انمٹہ کی زبان پر ہیں۔
سے موضوع سیر روحانی ہے متعلق ہے۔

مناجات شعبانيه مين يكلمات آئے بين:

اللهى هَبُ لِى كَمَالَ اللائقِطَاعِ اللَّكَ وَانِرُ المُصَارَ قُلُوبِنَا بِيضِيَاءِ نَظُوِهَا اللَّهُ لَى كَمَالَ اللائقِطَاعِ اللَّكَ وَانِرُ المُصَارَ قُلُوبِنَا فِي النَّوْدِ فَتَصِلَ اللَّهُ وَعَلَيْهُ وَتَصِيرَ ارُواحُنَا مُعَلِّقَةِ بِعِزِ قُدُسِكَ. اللهِي وَاجْعَلَيْهُ وَمَعْنَ الجَلالِكَ. للهِي وَاجْعَلَيْهُ مِمَّنُ نَادَيْتَهُ فَاجَابَكَ وَلَا حَظْتَهُ فَصَعِقَ لِجَلالِكَ. لَهُ

اے میرے خدا! مجھے تو فیق عطا فرما کہ میں سب سے بالکل کٹ کر تیرا ہی ہو رہوں۔ ہمارے دل کی آنکھوں کو اپنے دیدار کے نور سے منور فرما تا کہ دل کی آنکھیں نور کے پردوں کو چاک کر کے عظمت کے سرچشے تک پہنچ جا کیں اور ہماری ارواح تیرے خطیرہ قدس میں معلق ہو جا کیں۔

اے میرے خدا! مجھے ان لوگوں میں سے قرار دے جن کو تونے آواز دی تو انھوں نے لیک کہا اور تونے ان پر نظر کرم ڈالی تو وہ تیرے جلال کے باعث ہوش وحواس کھو بیٹھے۔

ان الفاظ كاكيا مطلب ہے؟ ابكيا فرماتے ہيں بيہ حضرات؟ يمي كچھ تو امل عرفان بھي كہتے ہيں۔ ہمارے سب ائمه عليهم السلام

ا مفاتح البنان ، اعمال مشتركه ماه شعبان

فَصَعِقَ لِجَالاِکَ مِیں بھی عظیم راز پنہاں ہے۔ لفظ صَعَفَ اللہ قرآن پاک میں حضرت موی علیہ السلام کے لیے بھی ذکر ہوا ہے۔

یہ نہایت باعظمت مقام ہے۔ یہ تمام مراحل جو ذکر کئے گئے ہیں بہت عظیم ہیں اور درجہ بدرجہ بلند مراتب حاصل کرتے ہوئے سالک وہاں پہنچ جاتا ہے جہاں دل کی آنکھیں سرا پردوں کو چاک کرکے عظمت کے سرچشے تک پہنچ جاتا ہے جہاں دل کی آنکھیں سرا پردوں کو چاک کرکے عظمت کے سرچشے تک پہنچ جاتی ہیں۔ یہ عظمت کا سرچشمہ کیا ہے اور اس تک پہنچ جانے ہے کیا مراد ہے؟

كيابيه وبى وصول بالله نبيس جس كى الل عرفان بات كرتے بيں؟ کیا سرچشمہ عظمت حق تعالی کے علاوہ بھی پچھ ہوسکتا ہے؟ سرچشمہ عظمت تو وہی ہوگا جس سے سب عظمتیں حاصل کی جاسیں اس سرچشمہ عظمت تک وصول کے بعد بی تنصیر اُرُوَاحُنَا مُعَلِقَةِ بِعِزَ فُدُسِكَ كا مرحله آتا ہے۔ يہمى وى بات ہے جو اہل عرفان كہتے ہيں۔ كوئي مخص جس في حق تعالى اور مخلوقات كے رشتے پر غور كيا ہو، اس تعلق کی تعبیر کے لیے علت ومعلول کے الفاظ استعال نہیں کرے گا۔ ان الفاظ كا استعال درحقيقت تعبيركى نارسائى ہے۔ اس تعلق كوعلت ومعلول اور اثر ومؤثر کے الفاظ سے اوانہیں کیا جاسکتا۔ خالق ومحلوق کے الفاظ بھی محض عوام الناس کے ذوق کی پیروی ہے۔ ان سب سے بہتر تعبیر جل ہے فَتَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ مُريبِهِ المعنبوم كوادا كرنے كے لي محض قريب رين لفظ ہے جس کو کسی طرح الفاظ میں ادانہیں کیا جاسکا۔

اب ہتلائے کہ بیہ بیان کرنے کے لیے موزوں اور مناسب الفاظ کہاں سے لائے جاکیں اور اس مطلب کو کیوکر ادا کیا جائے ؟ جو الفاظ بھی لائے جاکیں ، مطلب ادا نہیں ہوسکتا۔ صرف یہی ہوسکتا ہے کہ جو اس کے اہل ہیں وہ دعا کریں جیسے مناجات شعبانیہ ہیں ہے۔ فدا سے التجا کریں کہ ایسا ہو جائے ، لیکن یہ کوئی بات نہیں کہ اس کی وجہ ہے۔ فدا سے التجا کریں کہ ایسا ہو جائے ، لیکن یہ کوئی بات نہیں کہ اس کی وجہ سے ایک ہماعت دوسری جماعت کو کافر تھہرائے یا ایک گروہ دوسرے گروہ کو جائل قرار دے۔ اگر کوئی چاہے کہ ای مفہوم کو ادا کرے تو وہ اسے کیے ادا جائل قرار دے۔ اگر کوئی چاہے کہ ای مفہوم کو ادا کرے تو وہ اسے کیے ادا جنب کرے گا ؟ یہ بھی سجھنے کی کوشش بھیجے کہ دوسرے کیا کہتے ہیں۔ اس کے جذبات کو بھی جوصرف ای طرح اپنے دل کا مدعا بیان کرسکتا ہے۔ بعض دفعہ جذبات کو بھی جوسرف ای طرح اپنے دل کا مدعا بیان کرسکتا ہے۔ بعض دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ جب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی پکار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہی پکار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہی بیار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہار المختا ہے کہ حب کی کے دل میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہار المختا ہے کہ حب کی ہے دار میں نور موجزین ہوتا ہے تو وہ یہ بھی وہار المختا

ا لَلْمُالْتَجَلِّي رَبُّهُ لِلْجَبْلِ جَعَلَهُ دَكًّا وُخَرَّ مُؤْسَى صَعِقًا (مورة اعراف: آيت ١٣٣١)

ا۔ لیعنی سب کچے وہ (خدا ) ہے۔ یہ عرفاء اور صوفیاء کا قول ہے جن کے نزدیک سواخدا کے

کی چیز کا وجود نبیں ہے یہ خدا ہی ہے جو مختلف صور توں میں دکھائی ویتا ہے۔ اس کے

مقابل دوسرا مقولہ بحد از اوست ہے۔ یعنی سب چیزیں اُس (خدا) ہے ہیں یعنی کوئی چیز

بالذات موجود نہیں ہے بلکہ ہر چیز اپنے وجود کے لیے خدا کی مختاج ہے۔ (رضوانی)

امام على عليه السلام الله كى آئكھ بيس، الله كا نور بيس

آپ دعا میں پڑھتے ہیں کہ علی عین الله اس کا کیا مطلب ہے؟
امام علی کے لیے عین الله ، نور الله ، ید الله کے الفاظ مشہور ہیں۔ ید الله
کے کیا معنی ہیں؟ یہ وہی الفاظ ہیں جو اہل عرفان بھی استعال کرتے ہیں۔
ہماری روایات میں بھی یہ آیا ہے کہ جوصدقہ فقیر کے ہاتھ میں دیا جاتا ہے ، وہ
خدا کے ہاتھ میں پنچا ہے۔

قرآن مين بھى ہے كہ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلْكِنَ اللَّهُ رَمِي اس كاكيا مطلب ہے؟ يه وہ بات ہے جوآپ سب كہتے ہيں ليكن اہل عرفان کو دست خداکی بات کرنے کی اجازت نہیں۔ جب وہ بیچارے صاف صاف نہیں کہ سکتے تو دوسرے طریقے سے کہتے ہیں۔ اس طرح کی تعبیرات قرآن اورخصوصاً دعاؤل میں بکثرت آئی ہیں۔ جب قرآن اور دعاؤل میں سے باتیں موجود بیں تو اہل عرفان سے برظنی کی وجہ ؟ یہ سمجھنے کی کوشش سیجئے کہ کہنے والے کا مقصد کیا ہے؟ اس فے اس طرح کیوں کہا ہے، أے کیا تکلیف ہے كه أس في وه الفاظ استعال نبيس كئ جو عام لوگ استعال كرتے ہيں۔ اگراہے معلوم تھی ہے کہ عوام کس طرح کہتے ہیں تو کیا ہوا؟ اگر اس نے وہ الفاظ استعال نبیں کے جو عام پند ہیں تو اس لیے کہ اس نے حقیقت کو قربان نہیں کیا بلکہ خود کو حقیقت پر قربان کر دیا۔ اگر ہم اس بات کو مجھ سکیں تو ہم بھی وى الفاظ استعال كرير-

چنانچہ قرآن نے بھی یہ تعبیر اختیار کی ہے اور ائمہ طاہرین نے بھی ای طرح کے الفاظ استعال کئے ہیں۔ بالفرض اگر کوئی کیے کہ یہ '' حق'' ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ یہ خدا ہے۔ ایسی بات کوئی ہوش مند تو کیے گانہیں۔

لَا فَرُقَ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُمُ إِلَّا أَنَّهُمُ عِبَادُكَ خَلَقَهُمُ بِيَدِكَ ، رَتُقُهُمُ بِيَدِكَ.

" جھے میں اور ان میں کوئی فرق نہیں بجز اس کے کہ وہ تیرے بندے ہیں۔ ان کو پیدا کرنا اور ان کے امور کی اصلاح کرنا تیرے ہاتھ میں ہے۔ "
در حقیقت یہ بھی تعبیر کی نارسائی ہے۔ ای لیے مطلب اوا کرنے
کے لیے انکہ ایسے الفاظ استعال کرتے ہیں جو دوسروں کے الفاظ کے مقابلے
میں قرآن سے نزدیک تر ہیں۔

بیت بھے کہ اہل عرفان وہ لوگ ہیں جن کے متعلق کوئی بھی کھڑا ہوکر کہہ دے کہ یہ کون ہوتے ہیں؟ ہمارے سامنے ایسے لوگ ہوئے ہیں جن کو ہم زویک ہوئے ہیں ؟ ہمارے سامنے ایسے لوگ ہوئے ہیں جن کو ہم زویک سے جانتے تھے۔ ہمیں معلوم تھا کہ یہ کس قتم کے آدمی ہیں۔ یہ لوگ تمام علوم میں اہل نظر اور با کمال تھے۔ پھر بھی وہ ای طرح کے الفاظ استعال کرتے تھے۔ جلوے کا ذکر کرتے تھے۔ کہتے تھے یہ اللہ کا جلوہ ہے۔ وعائے سات میں طک فقط تو ہے۔ اس کے معنی بھی جلوہ ہیں۔ ای طرح کا ایک لفظ تو ہے۔ اس کے معنی بھی جلوہ ہیں۔ ای طرح کا ایک لفظ نور ہے۔ بسٹور و جھے ک اللہ نی سب اچھے ہیں۔ اہل عرفان سے صلح کر لیجئے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ ان میں سب اچھے ہیں۔ اہل عرفان سے صلح کر لیجئے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ ان میں سب اچھے ہیں۔ میرا مطلب صرف یہ ہے کہ سب کو مستر و مت سیجئے۔ جب میں علماء کی تائید

ا- وَبِسُورِ وَجُهِكَ الَّذِي تَجَلَّيْتَ بِهِ لِلْجَبَلِ فَجَعَلَهُ دَكَّا وَّخَرُّ مُوْسَى صَعِقًا وَبِسَجُدِكَ الَّذِي ظَهْرَ عَلَى طُورٍ سَيْنَاءَ فَكُلَّمْتَ بِهِ عَبُدَكَ وَرَسُولُكَ مُوسَى ابْنَ عِمُرَانَ وَبِطَلَّعَتِكَ فِي سَاعِيْرَ وَظَهُورِكَ فِي جَبَلِ فَارَانَ.

کی تائید کرتا ہوں۔ میرا مقصد یہی ہوتا ہے کہ سب کو ردمت کیجے۔ بینہیں ہوتا ہے کہ سب کو ردمت کیجے۔ بینہیں ہوتا کہ سب کو قبول کر لیجے۔ یہاں بھی یہی بات ہے۔ بیدمت سبجھے کہ جو بھی کوئی عارفانہ بات کرتا ہے وہ کافر ہے۔

ہر بات کی تحقیق ضروری ہے

قرآن كہتا ہے: وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَا كِنَّ اللَّهَ رَمِيْ اللَّهَ وَمَلَى اللَّهَ وَمَلَى اللَّهَ وَمَلَى اللَّهِ وَمَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللْمُ اللَّهُ وَلَّهُ ا

ال سورة في آيت ١٠

جس طرح خداوند تبارک و تعالی اس سے بہت بالاتر ہے کہ وہ کی شے کے ساتھ مخلوط ہو جائے یا عام معنی میں کسی شے سے مربوط ہو، ای طرح وہ اس سے بھی بالاتر ہے کہ ہم یہ بھے سکیں کہ اس کے جلوے کی کیا نوعیت ہے۔ اس کا جلوہ بھی ہمارے لیے غیر معلوم ہے البتہ یہ ہمارا ایمان ہے کہ اس نوع کی کوئی چیز ہے ضرور۔ ہم اس کے وجود کو مستر ونہیں کرتے۔ جب ہم یہ مانتے ہیں کہ اس طرح کی چیزیں ہیں تو ہمارا یہ یقین ہوتا ہے کہ ان کا ذکر کتاب و سنت میں کسی نہ کسی عنوان سے موجود ہے۔ جلوہ حق کا ذکر جہاں قرآن میں ہے وہاں بخلی اور ظہور کے الفاظ استعال کے گئے ہیں ہو الظّاہورُ قرآن میں ہے وہاں بخلی اور ظہور کے الفاظ استعال کے گئے ہیں ہو الظّاہورُ والبُ اطِلَّن سورہ حدید میں ہے۔ ایک اور روایت میں آیا ہے کہ سورہ حدید کی آخری چھ آیات ان لوگوں کے لیے ہیں جو آخری زمانے میں آئیں گے۔ ا

ای سورهٔ حدید میں ارشاد باری تعالی ہے:

هُوَ الْاَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ اور وَهُو مَعَكُمُ اَيُنَ مَا كُنْتُهُمُ اللَّا وَالْآخِر كُنْتُهُمُ اللَّآخِرى زمانے كا مطلب بھى كوئى آسانى ئے نہيں سجھ سكتا۔ ثايد ونيا ميں ايك دواشخاص اليے موجود ہوں جواس كا مطلب سجھ سكتے ہوں۔

### غلط فهميال دور ہونی حاميس

میرا خاص نکتہ یہ ہے کہ غلط فہیاں دور ہوئی چاہیے۔ جو اختلاف
اہل مدرسہ اور اہل علم میں ہے وہ ختم ہونا چاہیے۔ معارف کا راستانہیں روکنا

اس امام زین العابدین علیہ السلام ہے تو حید کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا:

خدا جات ہے کہ آخری زیانے میں شخیق فکر ونظر رکھنے والے لوگ آئی گے (جو میلہ تو حید اور

کو منتلف پہلوؤں کا بیری دفت ہے تجزیہ کریں گے) ای لئے خدا نے مسورہ تو حید اور

سورہ حدید کی آخری آیات کو نازل فرمایا۔ بحار الانوارج ۳ میں ۲۷۳ (رضوانی)

سورہ حدید کی آخری آیات کو نازل فرمایا۔ بحار الانوارج ۳ میں ۲۷۳ (رضوانی)

ع ہے۔ اسلام فقط احکام فرعیہ کا نام نہیں ، یہ احکام فرع ہیں ، بنیاد کھے اور ہے۔ ہمیں اصل کو فرع پر قربان نہیں کرنا جا ہے اور یہ نہیں کہنا جا ہے کہ یہ اصل بلا ضرورت ہے اور اسے اصل کہنا خلاف واقعہ ہے۔ ایک صاحب کہتے تھے کہ مرحوم شیخ محمد بہاری کے سامنے کسی کا تذکرہ آیا۔ کہنے گگے کہ وہ تو عادل كافر ہے۔ ہم نے كہا: يه كيا بات موئى ! عادل بھى ہے اور كافر بھى۔ سے محمد بہاری نے کہا: عادل تو اس لیے ہے کہ شرعی احکام پر عمل کرتا ہے۔ کسی گناہ کا ارتکاب نہیں کرتا اور کافر اس کیے ہے کہ جس خدا کی وہ پرستش کرتا ہے وہ خدا ہی جیس-

چیونی بھی اپنی ذات سے محبت کرنی ہے

جاری روایات میں ہے کہ شاید چیونی نیہ جھتی ہے کہ خدا کے دو سینگ ہیں۔ یہ حب نفس ہے جومعلوم ہوتا ہے کہ چیونی میں بھی ہے۔ یہ چیونی بھی عجیب چیز ہے۔ اس کا خیال ہے کہ خدا کے دو سینگ ہیں۔ وہ سینگ ہونے کو کمال مجھتی ہے۔ ہم بھی جب اپنی خوبی اور کمال کی بات کرتے ہیں تو کھائی طرح سے سوچتے ہیں۔ یہ وہی چیونی ہے جو حضرت سلیمان علیہ السلام اوران کے فشکریوں کے بارے میں کہتی ہے کہ انھیں سمجھ ہی نہیں۔

يَا أَيُّهَا النَّمُلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُوُ دُهُ وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ لَلْ يَعِيْ ﴿ جِيونَيُو! اللهِ اللهِ بلول مِن واخل موجاوَ اییا نہ ہو کہ سلیمان اور اُس کے لشکری تم کو کچل ڈالیں اور اُن کو خبر بھی نہ ہو۔'' فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِنْ قُولِهَا مِنْ قُولِهَا مِنْ مُولِهَا مِنْ مُولِهَا مِنْ مُعْرِت سليمان عليه السلام أس كي

ا سورة تمل: آیت ۱۸ ۲ سورة تمل: آیت ۱۹

بات پر ہنتے ہوئے بولے کہ یہ مجھے بے خبر کہتی ہے۔ چیونی نے جو بات کبی ، سب جگدایا ہی ہوتا ہے۔ ہد ہدنے بھی ای طرح کہا تھا: اَحطَتُ بما لَمُ تُحِطُ بِهِ لِلهِ عَلَى " مجھے ایک ایسی چیز معلوم ہوئی ہے جس کی آپ کو خرنہیں۔" یہ بات ایے آدمی سے کبی جا رہی ہے جو خدا کا پیغیر ہے اور اُس کے مصاحبین میں ایا آدمی بھی موجود ہے جوبلقیس کے تخت کوچٹم زدن میں یمن ے فلطین لے آیا تھا۔ اب تک ایبا اتفاق کی انسان کو پیش نہیں آیا تھا۔ یہ کیا قصہ تھا؟ یہ بات خود غیر معلوم ہے۔ کیا یہ کوئی بجلی کا مواصلاتی نظام تھایا کسی چیز کو معدوم کرکے دوبارہ وجود میں لانے کی صورت تھی ؟ کیا اس تخت کو بحلی کی لہروں میں تبدیل کر کے پہنچایا گیا تھا؟ آخر کیا بات تھی؟

روایت کے مطابق حضرت سلیمان علیہ السلام کے اصحاب میں سے ایک مخص (آصف بن برخیا) اسم اعظم کا ایک حرف جانتا تھا۔ وہ ایبا تھا کہ ملک جھکنے سے بھی پہلے مطلوب کو حاضر کر دیتا تھا۔ ایسے پیغیبر کے سامنے ہد ہد کے کہ اَحطُتُ بِمَا لَمُ تُحِطُ بِهِ بَهِ حال مرحوم ﷺ محد بہاری کے کہنے کی بنیاد یہ تھی کہ وہ جو پچھ بچھتے تھے وہی کہتے تھے اور ای کے مطابق عمل کرتے تھے۔

بعض مسائل سے محروم رہنا بدسمتی ہے

میرا خیال میہ ہے کہ اہل علم کے ایک گروہ کی جس میں بہت اچھے اور نیک لوگ شامل ہیں بعض مسائل ہے محروی بدسمتی ہے۔ہم قم میں آئے تو مرزاعلى اكبر كيم رحمة الله علية فم مين تهد جب فم مين حوزة علميّه قائم مواتو ایک مقدل شخصیت نے جو اُب ہم میں نہیں رہی کہا تھا دیکھواب اسلام کی کیا

ا- مورة عمل: آيت ٢٢

نوبت آگئی ہے کہ مرزاعلی اکبر کے گھر میں اسلام کا کاروبار شروع ہوا ہے!
علاء وہاں جاکر درس لیتے تھے۔ مرحوم آغا خوانساری اور مرحوم
آغا اشراقی جیسے بزرگ مرزاعلی اکبر سے پڑھتے تھے اور ان صاحب نے فرمایا
تھا کہ دیکھو یہ نوبت آگئی ہے کہ اسلام کا کاروبار مرزاعلی اکبر کے گھر میں

ان کے ایک نمائندے نے منبر پر کہا تھا کہ میں نے خود مرزاعلی اکبر کو قرآن پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ آغاشاہ آبادی مرحوم کو اس سے بہت تکلیف پیچی تھی

شروع ہوا ہے حالانکہ یہ صاحب نیک آدی تھے۔ ان کے انتقال کے بعد بھی

كدأن صاحب نے بيكها كدمرزاعلى اكبر بھى قرآن پڑھتے تھے۔

ببرصورت اس طرح کی بدگمانیاں اور اینے آپ کو ایک نیک کام ے علیحدہ رکھنا افسوسناک ہے۔ یہ صاحب ایک علمی مرکز میں شرکت سے بھی جو بہت نیکی کا کام ہے محروم رہے۔ اور باتوں کو جھوڑ نے فلفہ تو بہت معمولی چیز ہے کچھ لوگوں کو اس پر بھی اعتراض ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ بیالوگ ایک دوسرے کا مطلب نہیں سمجھتے ای وجہ سے یہ سب جھڑے پیش آتے رہتے ہیں۔ اگر مطلب سمجھ لیں تو کوئی جھڑا نہ رہے۔ ایک صاحب باہمہ ریش و عمامہ دوسرے صاحب کی تکفیر کرتے ہیں اس لیے کہ انھیں معلوم نہیں کہ دوسرے صاحب کہتے کیا ہیں۔ دوسرے صاحب کی خطاب ہے کہ وہ علیت و معلوليت جيے الفاظ استعال كرتے ہيں جو پہلے صاحب كى نظر ميں ايى تعبیری ہیں جو خلاف واقعہ ہیں۔ میں نے عرض کیا تھا کہ اسم مستی سے جدا نہیں ہے۔ اسم ، ظہور ہے ، علامت ہے لیکن الی علامت نہیں جیسے کہ عام طور پرسنگ میل نصیب کردیئے جاتے ہیں ، ای لیے یہ کہنا بھی مشکل ہے کہ فلاں چيز الله کي علامت ہے۔ قرآني آيات ميں جو الفاظ استعال ہوئے ہيں ، وہ

حقیقت سے نزدیک تر ہیں۔ پھر بھی وہ حقیقت کی کماحقہ ، نمائندگی نہیں کرتے۔مسئلہ صرف یہ ہے کہ ان سے بہتر الفاظ موجود نہیں۔

میں نے عرض کیا تھا کہ قرآن ایک دسترخوان کی مانند ہے۔ ہر شخض ایخ ظرف کے مطابق اس سے مستفید ہوسکتا ہے۔ اس پرکسی ایک گروہ کی اجارہ داری نہیں۔ وہ سب کا ہے اور سب کو اس سے مستفید ہونے کا حق ہے۔ اشہ اہلیت علیم السلام کی دعا نمیں معارف سے مالا مال ہیں لیکن پچھ افراد کی کوشش ہے کہ لوگوں کو ان سے محروم کر دیں۔ دعاؤں میں معارف ہیں۔ دعا میں قرآن کی زبان ہیں۔ دعا نمیں شارح قرآن ہیں۔ وہ ان مسائل کی تشریح کرتی ہیں جن تک دوسروں کی رسائی نہیں۔

## لوگوں سے دعا ئیں چھڑانا بالکل غلط ہے

لوگوں سے دعا کیں چھڑانا غلط ہے۔ یہ کہنا درست نہیں کہ اب ہم قرآن پڑھنا چاہتے ہیں ،اس لیے دعا پھے نہیں۔ لوگوں کو دعا سے انسیت پیدا کرنی چاہیے تاکہ خدا سے انسیت پیدا ہو۔ جن لوگوں کو خدا سے انسیت ہے ، ان کے نزدیک دنیا کی پھے حقیقت نہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے آپ کو اہمیت نہیں دیتے۔ خدا کے کام میں مشغول رہتے ہیں۔ انہی میں وہ لوگ ہیں جو خدا کے لیے جہاد کرتے تھے اور دعا کیں بھی پڑھتے تھے۔ ان کے بھی یہی حالات تھے لیکن وہ خدا کے لیے تلوار چلاتے تھے۔ لوگوں کو ان برکات سے محروم نہیں کرنا چاہیے۔ قرآن اور دعا ای طرح ایک دومرے سے جدا نہیں ہیں ، جس طرح رسول ،قرآن سے جدا نہیں ہیں ۔

ہم یہ نہیں کہ سکتے کہ ہمارے پاس قرآن ہے اس لیے ہمیں رسول کی ضرورت نہیں۔ قرآن اور رسول ایک دوسرے سے جدا نہیں ہیں۔ وہ ہمیشہ

اکٹھے ہی رہیں گے۔ اُن میں جدائی کا سوال ہی پیدائییں ہوتا۔ اہلیت رسول کھی قرآن سے جدائییں ہیں جیسا کہ حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: لَنُ بَّفَتُو قَا حَتَّی یَوِ ذَا عَلَیَّ الْحَوُ ضَ یعن '' قرآن اور اہلیت کمھی ایک دوسرے سے جدائیں ہوں گے یہاں تک کہ حوض کوڑ پر جھے سے ہملیں گے۔''

ہم اگر الگ الگ حساب لگا ئیں اور سے چاہیں کہ قرآن علیحدہ ہو، ائمہ طاہرین علیحدہ ہوں اور دعا کی کے متعلق بھی سے ائمہ طاہرین علیحدہ ہوں اور دعا کی کتابوں کو آگ لگا دیں یا کہیں کہ ہمیں دعا کا سے مطلب نہیں اور دعا کی کتابوں کو آگ لگا دیں یا فرض کریں کہ عارفوں کی کتابوں کو جلا دیں ، تو جولوگ ایس با تیں کرتے ہیں ، اس کی وجہ سے کہ سے بیچارے ناواقف ہیں۔ جب آدمی اپنی حدسے گزر جاتا ہے تو غلطی میں پڑ جاتا ہے۔

#### كسروى اور حافظ

کروی ایک تاریخ نویس تھا۔ اس کی تاریخی معلومات انجی تھیں۔
کومتا بھی خوب تھا لیکن اس میں غرور پیدا ہوگیا۔ نوبت یہاں تک پینجی کہ پیغیری کا دعویٰ کرنے لگا۔ دعاؤں کو بالکل جھوڑ دیا۔ قرآن کو ضرور مانتا تھا۔ نبوت کو اتنا گرایا کہ اپنی سطح پر لے آیا۔ خود تو او پر اٹھ نہیں سکتا تھا ، نبوت کو گرا دیا۔ دعاؤں اور قرآن وغیرہ کا سب کا ساتھ ہے۔ عرفاء ، عارف مسلک شعراء دیا۔ دعاؤں اور قرآن وغیرہ کا سب کا ساتھ ہے۔ عرفاء ، عارف مسلک شعراء اور فلاسفہ سب ایک ہی بات کہتے ہیں۔ ان کے مطالب الگ الگ نہیں صرف تعبیر کا فرق ہے اور زبان مختلف ہے۔ شعر کی اپنی ایک خاص زبان ہے۔ حافظ کا خود اپنا ایک الگ اسلوب اور طرز بیان ہے۔ حافظ بھی وہی مسائل بیان حافظ کا خود اپنا ایک الگ اسلوب اور طرز بیان ہے۔ حافظ بھی وہی مسائل بیان حافظ کا خود اپنا ایک الگ اسلوب اور طرز بیان ہے۔ حافظ بھی وہی مسائل بیان کرتا ہے جو دوسرے کرتے ہیں لیکن ایک دوسری زبان ہیں۔ زبا نمیں مختلف

ہوں لیکن مضمون کی برکتوں سے لوگوں کو محروم نہیں کیا جاسکتا۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ قرآن وسنت اور دعاؤں کے وسیج دسترخوان کی طرف لوگوں کو بلایاجائے تاکہ ہر شخص اپنے ظرف کے مطابق اس سے فیض اٹھا سکے۔

سے تمہیر تھی ان سب مضامین کی جو بعد میں پیش کے جاکیں گے۔

اگر زندگی رہی اور ہم نے بھی کی وقت کوئی الی تعییر بطور اختال بیان کر دی تو

یہ نہ کہیے کہ ہم بھی ان تعییرات کو دوبارہ میدان میں لے آئے۔ نہیں یہ بات

نہیں۔ ان تعییرات کو تو دوبارہ رواج پانا چاہے۔ کچھ کاریگر قتم کے لوگ

آغا شاہ آبادی مرحوم کے پاس آیا کرتے تھے۔ مرحوم ان کے سامنے بھی

مسائل اس طرح بیان کرتے تھے جیسے اور سب کے سامنے۔ میں نے ایک

دن ان سے عرض کیا کہ یہ لوگ اور یہ مسائل ؟ کہنے لگے: چھوڑو۔ یہ کفریات

دن ان کے کانوں میں بھی پڑجا کیں تو اچھا ہے! ہمارے یہاں بھی کچھا ایے لوگ

تھے۔ بینیں کہا جاسکتا کہ کون تھے۔ کسی کا نام لینا غلطی ہوگی۔

اب موضوع بحث بیر ہے کہ بیسم اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِمٰنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

Ó

ال درس کے بعد امام ٹمینیؓ کو بوجوہ درس تفییر کا بیہ سلسلہ منقطع کرنا پڑگیا چنانچہ مّا لَا یُدُرکُ کُلُهٔ لَا یُتُرکُ کُلُهٔ کے بمصداق ہم نے ان پانچ تقریروں کوشائع کیا ہے تاکہ یہ کتابی صورت میں محفوظ ہو جا کیں۔

- الله يَتَوَقَّى الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا
- أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ
- رَبِّ اشْرَحُ لِی صَدْرِی وَیَسِّرُ لِی اَمْرِی وَاحْلُلُ عُقدَةً مِن لِسَانِی
  - لَوْلَ بِهِ الرُّوْحُ الْآمِيْنُ عَلَى قَلْبِكَ
    - إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدْرِ
- اِنِّی آنَسُتُ نَارًا لَعَلِّی آتِیُکُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ.. یَا مُوسٰی اِنِّی آنَا
   رَبُّکَ... اِنَّنِی آنَا اللّٰهُ
  - قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلَّهِ
    - قُلُ مَا يَعْبَوا بِكُمْ رَبِّي لَو لَا دُعَآءُ كُمْ
      - أَدُغُونِيُ اَسْتَجِبُ لَكُمُ
         أَدُغُونِيُ اَسْتَجِبُ لَكُمُ
    - هُوَ الْآوَلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ
- هُوَ اللّهُ الّذِى لَا إِلهُ إِلّا هُوَ عَالِمُ الْعَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيْمُ هُوَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الرَّحِيْمُ هُوَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُوَ اللَّهُ الْمُهَيْمِ لُ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ.
  الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ.
  - اُدُعُوا اللَّهَ أَوِادُعُوا الرَّحُمٰنَ أَيًّا مَّا تَدُعُوا فَلَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنَى
    - لِيَظُمَئِنَّ قَلْبِي
       لِيَظُمئِنَّ قَلْبِي
    - هُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ
- يَا أَيُّهَا النَّمُلُ ادُخُلُوا مَسَاكِنَكُمُ لَا يَحْطِمَنَّكُمُ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ
   وَهُمْ لَا يَشُعُرُونَ ... فَتَبَسَمَ ضَاحِكًا مِّنْ قَوْلِهَا ... أَحَطُتُ بِمَا لَمُ تُحِطُ بِه

# فهرست آیات قرآنی

- بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ
- الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ
- \_ إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ
- إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمُ
- وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمُ
  - الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْارُضِ
    - قُلُ هُوَ اللّٰهُ آحَدٌ
  - يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ في السَّمَاواتِ وَالْارْضِ
    - \_\_\_\_\_ يُسَبِّحُ لَهُ مَافِى السَّمَاوَاتِ وَالْارُضِ
  - وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَـٰكِنَّ اللَّهُ رَمْي
  - إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيُدِيْهِمُ
- وَمَنُ يَخُرُجُ مِنُ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ الْمَوثُ
  - فَقَدُ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللَّهِ
  - إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيْظَةٌ بِالْكَافِرِيْنَ
  - مَا عِنْدَكُمُ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ بَاقِ
- رَبِّ اَرِنِیُ اَنْظُرُ اِلَیْکَ لَنُ تَرَانِیُ وَلَیْنِ انْظُرُ اِلَی الْجَبَلِ فَانِ
   استَقَرَّ مَکَانَهُ فَسَوُفَ تَرَانِیُ فَلَمًا فَلَمًا تَجَلَّی رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَکَّا وَخَرَّ مُوسِی صَعِقًا

سيدقطبهما

شيخ طبري ١١

شعيب عليه السلام (حضرت) ٩٠

آگ (آتش) ۱۵۰،۵۰، 177.104.100.100.91.90.44

آئينه (آئينے) ٩٥،٩٣ انگور ۱۰۲، ۱۱۱

> برف ۱۸ بيليهم یانی ۲۲،۱۸

پتلون ۱۰۳

99,000

41.40.09 tk تخت ۱۱۹

كوار ٢٨ ، ١٥ ، ١١١

74,7

واند ۲۷ ، ۲۵

44,19812

ورخت ۹۱، ۲۳، ۲۲، ۱۹

AY . YOLD

وسرخوان ۱۱۰، ۱۲۱، ۱۲۳

ويوار ۸۹ ، ۸۹

مفاتيج البنان ٢١٠،٧١١

ايران ٩،٠١،١١ 44/1 41018 عرب٥ فلسطين 119

اوتث ۵۹،۵۸ چيونی ۱۱۸ ، ۱۱۹ 11944 rg(之)以 44.08(23) 43

قرآن مجيد مجمع البيان سا نج اللاغه ٢٧

اماكن

يكن 119

حيوان

شخ محر بهاري ۱۱۸، ۱۱۹ طنطاوی جو ہری ۱۲ عبدالرزاق كاشاني ١٣ على عليه السلام (اميرالمومنين امام) ١٢، IIT. AT. LL. LY. OT. M9. MA على اكبر كيم (مرزا) ١١٩، ١٢٠ عمرو بن عبدة و ٢٨ عالب (مرزا) ۲۷ فاطمه سلام الله عليها (جناب) ١٢ فرعون ۱۰۹ كروى ١٢٢، ٧٢ كميل بن زياد تخفي (جناب) 24 محى الدين ابن عربي ١٣ معاویہ ۸۸، ۲۲ ملا سلطان على ١٣ موى عليه السلام (حضرت) ٢٠،٥٩،

117.111.1+9.91.9+.717.71

محد ، مصطفیٰ ، خاتم النبیین ، نبی کریم رسول اكرم (صلى الله عليه وآله وسلم ) ١٢ ۵۸ . ۳۷ . ۳۳ . ۳۱ . ۱۲ . ۱۳ 91, 27, 20, 70, 70, 70, 70

117,95

ابو ذر رضی الله عنه (حضرت) ۱۲ ابوسفیان ۴۸،۳۸

ارسطو ۵۰۱

آصف بن برخيا ١١٩ آغا اشراقی ۱۲۰

آغا خوانساري ١٢٠

آغاشاه آبادی ۱۲۰،۱۳۰

بلقيس (ملكهُ سبا) ۱۱۹

بوعلی سینا (شیخ الرئیس) ۹۲،۸۹ جريل امينٌ ، روح الامينٌ (حضرت)

حافظ شيرازي ١٢٢

حسن عليه السلام (امام) ١٢

حيين عليه السلام (امام) ١٢، ١٩، ٥٥

سلمان رضى الله عنه (حضرت) ۱۲

سليمان عليه السلام (حضرت) ١١٨، ١١٩

گیس ۱۸ گھاس ۱۰۰ گھر ۱۲۰، ۹۰، ۷۲، ۴۲، ۹۱، ۹۵ ناتی ۹۱، ۸۹ مخراب ۲۲ منبر ۲۲، ۱۲۰ موج ۸۹ نشتر ۹۸ موا ۱۸۱

سورج ۲۹، ۳۵، ۳۵، ۵۹، ۵۹ ۱۰۵، ۹۵، ۹۳، ۲۵، ۲۳، ۵۹، ۵۲ عصا ۱۰۳ علامه ۱۲۰۱۰ کا ۱۲۰۱۰ تالین ۴۵ تاری ۲۹، ۲۵، ۲۱ کا کری ۴۱، ۳۵، ۲۵ کا کوئیس ۳۳، ۳۳، ۲۵، ۲۵